



مصنف

امیر محمد الحبیب حکیم (رحمہم) اے (خیانیہ)

# آنکہ تو شاعری



مصنف



امیر الکریم ایم اے (غمازی)



(زیراہت نام)



غلام رسول صاحب

# جلد حقوق بر حق مصنفہ محفوظ ہیں

جنور ۱۹۸۳ء

اٹاٹت اے۔

طباعت ہے۔

کتابت ہے۔

ناشر ہے۔

ٹینے کا پتہ ہے۔

الیاس ٹریڈر میں شاہ علی بیٹہ جبکہ باد ۲۲

تہمیت (۶) روپے

Acc. No.

272

انتساب -

اپنے مشق و محنت اساتذہ

کے نام

یہود احترام

# ہر سو سو

صفحہ نمبر

۱

۹

۱۳۲

۲۹

۷۸

۹۸

۱ پیش نظر

۲ دیباچہ

۳ اقبال بھیشت شاعر

۴ اقبال کی قومی شاعری

۵ انتخاب کلام

۶ کتابیات

# پیش فقط

آمۃ الرکیم میری شاگرد ہیں۔ ایم۔ اے انہوں نے ایضاً زی  
حیثیت سے کامیاب کیا ہے۔ یہ کہتے ہوئے مجھے خوشی ہوتی ہے کہ وہ ان  
طالیبات میں سے ہیں جنہیں حقیقی معنوں میں پڑھنے لکھنے کا شوق ہے۔  
ایم۔ اے کرنے کے خواہ بعد وہ سلطان العلوم تقاریب کے سلسلے میں ایک  
مقالہ پروردہ قلم کر چکی ہیں جو بہت جلد شائع ہو گا۔ بڑی محنت اور لگن کے  
ساتھ انہوں نے کتابِ مرتب کر لی۔ اس کتاب کو سلطان العلوم تقاریب کمیٹی شائع  
کرنے والی ہے۔ اس کتاب کو مکمل کرنے کے بعد وہ ایک دوسرے اہم موضوع  
پر لکھنے لگیں یعنی ”اقبال کی قومی شاعری“ اس موضوع پر بھی ان کی مختصر کتاب  
مکمل ہو چکی ہے۔ انہوں نے موضوع کے ساتھ الفاظ کیا ہے۔ اس کی تالیف میں بھی بڑی  
محنت کی ہے۔

اقبال کی شاعری کا کوئی بھی پہلو ہو وہ اتنی گہرائی اور گیمراہی رکھتا ہے کہ کوئی ایک کتاب اس کا پوری طرح اھالہ نہیں کر سکتی۔ اقبال کی قومی شاعری پر شاید علیحدہ طور پر کوئی کتاب نہیں لکھی گئی ہے۔ اس لحاظ سے اس کتاب کی اہمیت ہے۔ یہ اقبال کی شاعری کے ایک ایسے پہلو پر روشنی ڈالنے کی کوشش ہے جس پر بہت کم لکھا گیا ہے۔

امید ہے کہ یہ کتاب علمی اور ادبی حلقوں میں پسند کی جائے گی۔ انہمہ المکریم کی محنت جسجو اور لگن بہر طور قابل تحسین ہے۔ انہوں نے مقدار بھر کوشش کر کے اس موضوع پر موارد اکٹھا کیا ہے۔ اور اس کو سلیقہ سے مرتب کیا ہے۔ خدا کسے سیندھ بھی ان کا یہ ادبی شوق و ذوق قائم رہے اور وہ خوب سے خوب تر کی جسجو میں آگے بڑھتی رہیں۔

ڈاکٹر یوسف سرہست  
ریڈر شیخہ اور جامعہ عثمانیہ

مورخہ ۸ جون ۱۹۸۳ء

یورڈ چہار سو شنبہ

## دیباچہ

اقبال کی تخلیقات انسانیت کا ایک غظیم ورثہ ہیں۔ ان کا فن اور فکر با صفت ایک الفرادری کے مشرق و مغرب کے علمی، شعری اور فلسفیانہ قلز مول سے سیراب ہو کر آیا ہے۔ ان کے ہمیہ کا وقار اور انداز فکر ایک منفرد حیثیت کا حامل ہے۔ یہ انسانیت کی معراج کا وہ نعمت لا ہوتی ہے جس کی تے میں تعمیر خودی اور آہ رسا کی ہزاروں دنیا میں آباد ہیں۔

اقبال کو اپنی قوم کی فتح و نصرت کا ہمیشہ خیال رہا۔ انہوں نے اپنی قوم کو اپنے سوزِ نفس سے نئی زندگی بخشی۔ ان کے نزدیک قوم میں دریا کی سی دسعت ہونی چاہئے۔ انہوں نے اپنے کلام میں اعلیٰ درجہ کے قومی اور روحانی جذبات اور حکمت کے جواہر رینے بکھرے ہیں۔ اقبال کی قومی نظروں کے مطالعہ سے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ شاعرنے اخوت کے

چھوٹوں کا ہار گو نہ ہوا ہے اور ایک ہالیگر محبت و اتحاد کی بیناد قائم کرنے کی سعی کی ہے۔ یہ ایک اپسے تو کی جھلک ہے جس پر ہر پرستار وطن کا سر جھک جاتا ہے۔ ڈاکٹر اقبال کی تمنا تھی کہ دریاۓ یونیل کے ساحل سے کاشتہ کی خاک تک سب ایک ہوں۔ لیکن ان کی آرزوں کے خواب اب تک شرمندہ تغیرت ہو سکے بلکہ سمر قند، بخارہ اور تاشقند جہاں سے اسلامی علوم و فنون کا سرچشمہ پہا تھا یکیونزم کے زیر نگیں ہیں۔ عراق اور شام نے اسلامی تعلیمات کو چھوڑ کر اشتراکی خیالات کو اپنا لیا اس نتائج نے روس کی آغوش میں پناہ گزی ہوا۔ سعودی عرب، پاکستان اور ایران سے اسلامی دستور کی صدایں بلند ہوئیں لیکن ہنوز غملی پہلو سے نااشنا تلر آتی ہیں۔ جو مuar جہاں بننے آئے تھے، جو راز کن نگاہ تھے، جو ایشیا کے پاپاں بنائے گئے تھے وہ سوچیں کہ اب وہ کیا ہیں؟ طاؤس و رباب کی دنیا کے فریقتہ ضرور ہیں لیکن شمشیر و ستان کی منزلوں سے قطعاً۔ نااشنا عصر حاضر کا تقاضہ ہے کہ ہم شاعر مشرق کے کلام کو نہ صرف یہ کہ پڑھیں اور اس کی ادبی نیز نگیوں میں گم ہو جائیں بلکہ ان کی تباہی ہوئی ان را ہوں پر گامزن ہو جائیں جو ہمیں منزلِ مقصود تک پہونچا قی ہیں۔ یعنی صداقت، الصاف اور نیکی کی را ہیں جن پر چل کر توہینِ ترقی کی معراج پر پہنچ جاتی ہیں۔ اقبال کا مخاطب بالعموم ہندوستانی

اور بالخصوص مسلمان ہے۔ انہوں نے اپنی قوم کو غلامانہ زندگی بسر کرنے سے روکا اور زندہ قوموں کی طرح رہنے کی تلقین کی۔ انہوں نے اپنی قومی شاعری میں جو پیغام دیا وہ سوتوں کو جگانے، غافلوں کو ہوشیار کرنے اور دلوں میں غزم و حوصلہ پیدا کرنے میں بھلی کا سکام کرتا ہے۔

احس ہے۔

پیش نظر کتاب کو دو باب میں تقیم کیا گیا ہے۔

پہلے باب میں آقبال کی شاعری پر ایک طامراہ نظر ڈالنے کی گئی ہے اور یہ حیثیت شاعر اور مفکران کے مقام کو مستھین کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ دوسرا باب آقبال کی قومی شاعری سے متعلق ہے۔ آخر میں آقبال کی قومی نظموں کا ایک انتخاب پیش کیا گیا ہے۔

کتاب کا تعارف ادھورا رہے گا اگر میں اپنے اساتذہ کا شکریہ اداہ کروں۔ اس ملے میں سے پہلے میں ماہر اقبالیات محترم پروفیسر غلام عمر خاں صاحب صدر شعبہ اردو کی سپاس گزار ہوں جن کے بصیرت افراد بچھر میں سے جنہے آقبال کے فکر و فن کو سمجھنے میں مدد ملی ہے۔ میں شعبہ اردو جامعہ علمائیہ کے تمام اساتذہ کی محیی حسنون ہوں جن سے میں نے ایم اے کی تعلیم کے دوران استفادہ کیا ہے۔

امتحان السکم

۱۰ جون ۱۹۸۳ء

بمقام علمان پورہ

# باب اول

## اقبال بیشتر شاعر

اقبال صرف اندوزبان کے ایک عظیم المرتب شاعر ہی نہیں۔ بلکہ بیسوں صدی عیسوی کے سب سے بڑے شاعر اور منظر ہیں۔ اقبال کے ہاں مقصد و وقن کا توازن اور حسین و جیل امتحان ہوتا ہے۔ ان کے یہاں ایک واضح نظام فکر پایا جاتا ہے۔ ابتدائی مشعر سخن کے کلام کو چھوڑ کر انہی تمام شاعری اسی نظام فکر کے محور کے اطراف گھومتی ہے۔ انہی یہ فکر عظیم ہی انہی شاعری کی روح ہے۔ اگر ان کا کلام مخفی رفتہ خیال اور بلندی فکر کا حامل ہوتا اور شاعرانہ حواس اس میں موجود ہوتے تو شاید انہیں مقبولیت حاصل نہیں ہوتی جاتی۔ بالفاظ دیگر ان کے کلام کی مقبولیت کا سب سے بڑا سبب یہ ہے کہ فکر و خیال کی تدریت کے ساتھ ساتھ انہوں نے اپنے کلام میں تمام شعری محاسن کو صحی پرستا ہے۔ اس لحاظ سے ان کا آرٹ بلند ترین آرٹ کہلاتا ہے۔ ان کی شعری نقادیت اور سلیقے سے تراشا ہوا

ایک ایسا نگینہ ہے جو اپنے قاری کی آنکھوں کو تجھہ کرتا ہے۔ اقبال کے کلام کو سمجھنے اور سمجھانا نے کے لئے ان کے فکر کی گہرائیوں کا عمیق مشاہدہ اور ان کے فن کی نزاکتوں اور باریکیوں کا یہ نظر غائر مطابعہ ضروری ہے۔ ان کے کلام میں شعرو قلصہ کا حسین امترانح پایا جاتا ہے۔ وہ حماں اور وہ صفات جو عظیم شاعری کے لئے ضروری ہیں اقبال کے کلام میں پائے جاتے ہیں۔

اعلیٰ اور عظیم شاعری کا ایک کمال یہ تھی ہے کہ وہ ہمارے دلوں کو مسحور کر لیتی ہے اور زندگی کے مختلف تجربات و واقعات کا ایک تیامانوں یقینی پیدا کر دیتی ہے اس جذبہ کی پہچان علامہ اقبال کے اس شعر سے ہو سکتی ہے

لُقْشِ مِنْ سَبْ نَاتِمَامِ خُونِ جَرْجَرَ كَبِيرَ

لُغْمَهَ سُودَائِ خَامِ خُونِ جَرْجَرَ كَبِيرَ

اقبال کی تھی والہانہ انداز سے ان ان جذبات کو منعکس کرتے ہیں تو کبھی اپنے افکار عالمیہ سے تقدير کے سربستہ رازوں کو متنکشف کرتے ہیں۔ کبھی تقابلہ ہستی کو مترال کی طرف رواں کرتے ہیں اور کبھی اپنے علم پرور اور حکیمانہ مشوروں سے تعلیم دیتے ہیں۔ اقبال کی شاعری اپنے اندر گہرائیاں رکھتی ہے اور ساتھ ہی وسقیں بھی۔ جس طرح ان کی زندگی میں مشرق و مغرب کے علم و حکمت کا امترانح ملتا ہے اسی طرح ان کی شاعری میں مشرقی روحانیت اور مغربی علم و حکمت مجتماع نظر آتی ہے۔

اقبال کے دل میں اپنے وطن اور اہل وطن سے محبت جاگڑیں تھیں۔

یہی وجہ ہے کہ ان کی شاعری وطن دوستی اور سامراج دشمنی سے شروع ہوتی ہے۔ ابتدائی زمانہ میں وہ ہندوستان کی تحریک آزادی سے مٹاڑ ہوئے اور اپنی شاعری کے ذریعہ ہندوستانی قوم کو خواب غفتہ سے بیدار کرنے میں نمایاں حصہ لیا۔ خصوصاً مسلمانوں میں کو اپنی پستی اور مگر ابھی کا احساس دیا یا اور ان کے قلوب میں جوشِ عمل کا دریا موجوں کر دیا۔ کوئی مسلمان خواہ وہ کسی بھی خطے یا صوبے کا ہواں کا دکھ درد اقبال کا اپنا دکھ درد تھا۔ اقبال اپنی فن کارانہ صلاحیتیوں کو بروئے کار لائکر اجتماعی وجہان چاہتے تھے اور اپنے پیغام کے طلسم سے غلام ہندوستانیوں کے دلوں میں زندگی کی ہر پیداگزنا چلتے تھے۔ ان کی مشہور قومی نظمیں 'بِحَالَهُ'، 'صَدَائِهِ'، 'درد'، 'ترانہ ہندی'، 'نیا شوالہ'، ہندوستانی بچوں کا قومی گیت وغیرہ ہندوستانی کی قومی شاعری کی بے مثال اور زندہ جادید نظمیں ہیں۔ علامہ اقبال اپنے عہد کے ایک بلند پایہ عالم اور صاحب بصیرت مفکر تھے۔ سفر یورپ کے دوران ان پر اس حقیقت کا انشاف ہوا کہ قوم پرستی اور وطنیت کے مغربی تصور نے عالم انسانی کو متعدد چھوٹے گروہوں میں تقسیم کر دیا ہے جو اپس میں بزمیکار رہتی ہیں۔ اس حقیقت کے منکشف ہوتے ہی اقبال اس نتیجہ پر ہوئے کہ قوم پرستی کا تصور عالم انسانی کے امن کے لئے مستقل حظر ہے اس طرح

سفرپورپ کے بعد اقبال کے افکار میں تبدیلی رومناہوںی جس سے دلخی دوستی کی تر غیب صور ملتی ہے لیکن دلخی پرستی کا جذبہ ایک ذہلی تجیہت اختیار کر لیتا ہے۔

اقبال کی شاعری ایک ایسے نظام فکر کی منہر ہے جن میں شاعر نے عمل، یقین اور محبت کی معاشرتی اور اخلاقی قدر و کی تعلیم دی ہے اور مشرق و مغرب کی زندگی اور ان کی تہذیب، معيشت اور سیاست کو لے تقاب کر کے ان کی حقیقت کو آشکار کیا ہے۔ فکر کی انتہائی بلندی کو جذبہ کی انتہائی گہرائی بنادینے کے مجاز سے ہی میں اقبال کی شاعرانہ عکسات کا راز مضمون ہے۔ چونکہ اقبال کے نظام فکر کا محور و مرکز انسان ہے اسی لئے انہوں نے اپنے افکار کو انسان ہی سے متعلق رکھا ہے۔ افکار اقبال میں درجہ ذیلیں تصویرات تھیں اور یہاں دی تجیہت رکھتے ہیں۔

تصور خودی، تصورعشق، تصور مرد مون، تصور فقر، تصویر حکمت، تصویر تعلیم، تصویر فنون لطیفہ، سماج میں عورت کا مقام

ان تصویرات کو دو حصوں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ پہلے حصہ کے تصویرات "تصور خودی، تصورعشق، تصور مرد مون اور تصویر فقر،

ما بعد الیسیعیاتی تصویرات (METAPHYSICAL CONCEPTS)

کہلاتے ہیں۔ ان تصویرات میں فرد کی شخصیت اور اس کی ماہیت سے بحث ملتی ہے۔ دوسرے حصہ کے تصویرات سماج سے متعلق ہیں اور

SOCIOLOGICAL CONCEPTS) کھلاستے جاتے ہیں۔ ان میں اقبال کا نظریہ حکومت، تصور تعلیم، تصور فتوں، لطیفہ اور معاشرے میں غورت کی حیثیت سے متعلق نصوصات ملتے ہیں۔ موخالہ لذکر، اثوارات میں معاشرے میں انسان کو پہ چھیٹت فردا اور جماعت کس طرح زندگی بسر کرنا چاہئے موصوع بحث بنایا گیا ہے۔

اقبال کا تصور خودی ایک اہم پڑاک معنی اور جامع تصور ہے اس خودی کی روح کو اقبال نے کائنات کے ذرہ، ذرہ میں بھونک دیا ہے۔ ان کا تصور خودی درحقیقت عظمت آدم کی شناخت کا دوسرا نام ہے۔ انہوں نے اپنے اس تصور کو سب سے بیلے "امرای خودی" میں پیش کیا ہے۔ اس میں وہ ایک جگہ کہتے ہیں "اس کا مفہوم مغض، احسان نفس، یا تعین ذات ہے، ان کے نزدیک جس نے اپنی خودی حاصل نہیں کی وہ خدا کی تلاش نہیں کر سکتا۔ ممکن رجہ ذیل شعر میں وہ خودی کی اہمیت کو واضح کرتے ہوئے کہتے ہیں۔

خودی میں گم ہے خدا کی تلاش کرنے وال  
بھی ہے تیرے لئے اب صلاح کار کی راہ  
وہ کہتے ہیں کہ زندگی کا اصل محکم اثبات خودی کا جذبہ ہے سہ  
خودی کیا ہے؟ رازِ درونِ حیات  
خودی کیا ہے؟ بیداری کائنات

اقبال نے اپنی قوم میں "خودی" نور کا دش پیغم کا ایک مستقل جذبہ پیدا کرنا چاہا میکن غلامی کی لعنت میں گرفتار مسلمانوں کو جنگش تک نہ ہوئی اس کے باوجود خودی کے اس متواتر نے پر پائیگ دل کیلئے وقت آئیت کہ آئیں دگرے شاہزادہ کیفیم  
بچ دل پاک بیشوئم وز سر شاہزادہ کیفیم  
خود کے علاوہ اقبال نے اپنے کلام میں عشق کی اصلاح بھی بڑی کثرت سے استعمال کی ہے اور اس لفظ کو ایک نیا معنیوںم خطا کیا ہے۔ عشقِ محترم اقبال کے عناصر عشق میں مقام اولین رکھتا ہے۔ ان کا تصور عشق بڑی وسعت، گہرائی اور گیراں رکھتا ہے اور ساتھ ہی معنی خیریت بھی ہے۔ ہر انسان بالکل ہر جاندار کی ساری جدوجہد اور اس کی ساری سائی کی تہہ میں جو بینادی جذبیہ کا رفراء ہے اسے جذبہ حیات یا (LIFE FORCE) سے موسوم کیا جاتا ہے۔ اقبال اسی بینادی جذبیہ حیات کو عشق کہتے ہیں۔ بالفاظاً دیگر اقبال روایتیت کو عشق سے موسوم کرنے یہی جو زندگی میں تخلیقی اور اصلاحی قویں پیدا گرتی ہے۔ ان کا نظریہ ہے کہ عشق جو خودی کو مشتعل (EXPLODE) کرنے کا طریقہ عمل ثابت ہوتا ہے۔ اقبال کے نزدیک انسانی مقاصد کی لگن بھی عشق ہے۔ تغیر اور انقلاب کی

لوہش بھی عشق ہے۔ ہندیہ نفس کی تخلیقی استعداد بھی عشق ہے۔ اقبال پتھے ہیں کہ عشقِ حقیقی سے انسان اپنی حقیقت سے آگاہ ہو جاتا ہے۔

وہ عشق کی تعریف اس طرح کرتے ہیں مگر

مرد خدا کا عمل عشق سے صاحبِ فردغ

عشق ہے اصل حیاتِ بوت ہے اس پر حرام

عشقِ دم جس دل مصلطفاً

عشقِ خدا کا رسول عشقِ خدا کا کلام

اور ایک جگہ کہتے ہیں مگر

صدقِ خلیل بھی ہے عشقِ حسیرِ بھی ہے عشق

معرکہ وجود میں یدرو حسین بھی ہے عشق

اقبال کے نزدیک اپنے مقاصد سے عشقِ اختیار کرنے کے

بعد ہی قومِ ترقی کے اعلیٰ مدارج پر گامزی ہو سکتی ہے۔ شاہِ مشرقِ نہایت

لطف اور بے تسلیمی کے ساتھ اس شعر میں خدا سے مخاطب ہیں۔

تیرے عشق کی انتہا چاہت ہوں

ہمیری سارگی دیکھ کیا چاہت ہوں

بیسا کہ پہلے ذکر آچکا ہے کہ عشقِ محمدی اقبال کے عنوانِ عشق میں حقام

اویسیں رکھتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اقبال نے مژہِ موسیٰ یا انسانِ کامل کا مقصود

مدد و کائنات رسول اکرم حضرتِ محمد مصطفیٰؐ کی ذات پا برکات کی تکمیل

ہے کہ پیش کیا ہے۔ اقبال کا نصبِ العین یہ ہے کہ ان دو حسین کی شخصیت میں عشق اور خودی یا یہم ایک ذات ہو کر موانع کل سک رسانی حاصل کیں جی کی ذات میں جمالی اور جلالی صفات موجود ہوں۔ اقبال کی پاکیزہ نگاہوں میں اسی خنز موجوداتِ محی انسانیت کا تصور اور دل میں اسی آفائے نامدار کی محبت بدرجہ اتم موجود تھی اقبال چاہتے تھے کہ امتِ محمدیہ بھی اپنے آفائے دو جہاں کے اپنیں اوصاف سے متصف ہو اور مردموں انسانیت کا اکمل لخونہ ہو جو دنیا کا رہبرِ محی ہو اور رفیقِ محی۔ سلطانِ بھکاری اور خادمِ بھی ہے

عَقْلَنِ کِ مُتَرَلَ ہے وہ عشق کا حاصل ہے وہ

حَلَقَہِ مَنَاقِ میں بکرِ حُمَیْ عَضَلَ ہے وہ

خَدَّ آفْتَهَ مَتْ دَكْلَهَا وَقَدْ

خَابَ مَتْ دَكْلَهَا

ترجمہ ہے۔ بے شک وہ محلہ کا میاب ہوا جس نے اپنے نفس کو پاک کیا اور وہ شخص تاکام رہا جس نے اس کو گناہوں میں دیا یا۔

(ع پارہ عجم (۳۰) سورہ الشمس)

فرمانِ مصطفویٰ ہے۔ آنفَصْرٌ وَقَخْرٌ (تفیری پر مجھے خز ہے)

قرآنِ کریم کی اس آیت پاک اور اس حدیثِ شریف کے نقوش

پرہی اقبال نے میئے تصورِ فقر کی بنیاد رکھی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ فقر اقبال

کے نظام نکر میں بینادی اہمیت کا حامل ہے۔ اسلام کی اصطلاح میں فقر کی بیہے اور کیا قوت رکھتے ہے اقبال اس طرح بیان کرتے ہیں

چیست فقر کے بندگان آب و شکر ہے؟

یک نگاہ راہ میں ایک زندہ دل

اقبال کے نزدیک بھی فقر در اصل دل اور نظر کی عفت لور

بھارت سے عبارت ہے۔ اسلام کے تصور فقر میں دو عنصر کا انتزاع ضروری ہے ایک مادی قوت کی تسبیح اور دوسرے مادی فحش کو خانوی اہمیت دینا اور انھیں کم نگاہی سے دیکھنا۔ اقبال نے پہنچ کلام میں فقر کا جو تصور بیش کیا ہے وہ اسلام کا بھی تصور ہے۔

اقبال کے کلام سے ملکت یا سیاست سے متعلق بھی ان کے تصورات ظاہر ہوتے ہیں۔ وہ اپنے سیاسی نظریات کی بیناد مذہب اور اخلاقیات پر رکھتے ہیں۔ فرگر اقبال کی تمام کاوشیں مختلف راستوں سے ہوتی ہوئی ایک ہی مرکز پر جمع ہو جاتی ہیں اور یہ مرکز ہے ایک مشائی ملکت اسلامی کا تصور۔۔۔ یعنی آج سے چودہ سو سال پہلے شہنشاہ دو جہاں حضرت محمد مصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے خدمہ کا سیاسی نظام اقبال نے اپنے نظر پر حکومت میں اسی مشائی ملکت اسلامی کے تصور کو واضح کیا ہے۔ ان کے تصور ملکت کے چار بینادی ستون میں، فقر، خودشناصی (جو خودی سے موسوم ہے) ایمان اور رحمت کو شی اسلام کے بینادی تصورات میں ایک الیسا خانی

عماشہ یا سماج پوشیدہ ہے جس میں ساری دنیا کے انسان خواہ وہ مشرقی ہوں یا غربی، ان کا تعلق کسی علاقہ یا کسی ریگنلنس سے ہو سب کو زندہ رہنے اور پھلنے پھولنے کے لیے اسی موقع حاصل ہیں۔ اقبال کے نزدیک نہیں انسانی کی فلاں دینہود اسی قسم کے سیاسی نظام میں مشتمل ہے۔ اسلام کے نقطہ نظر سے یہ سیاسی نظام عدل و انصاف پر مبنی ہے جسے اقبال ہمارے ایسے منسوب کرتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ

ہو قیدِ مقامی تو نیجہ ہے تیاہی

رہ بھر میں آزادی وطن صورت مایہ

ہے ترک وطن سنت محبوب الہبی

دے تو بھی بتوت کی مدد اقتد پوگو آہی

گفتارِ سیاست میں وطن اوری کچھ ہے

ارشادِ بتوت میں وطن اوری کچھ ہے

اقبال کے کلام سے ان کی تعلیم و تربیت سے متعلق القصورات

محبی عیاں ہوتے ہیں۔ تعلیم و تربیت کے تعلق سے اقبال کے خیالات خوبصورت کے ایک اور عظیم مقام تسلیم کے خیالات سے ہم آہنگیں ان کے خیال میں تعلیم و تربیت کے سلسلے میں سب سے اہم ہیں۔

FACT OR ----- کی مراد وہ عظیم انسان ہے جو زندگی کی حقیقتوں پر حکیمانہ نظر رکھتا ہے اور

ایک در درست مقنای طسی قوت کا حامل ہوتا ہے۔ اسی مشائی معلم کے لئے اقبال نے مژد حق "یا مرد مومن" کے الفاظ استعمال کئے ہیں۔ ایک عظیم معلم کی صحبت اقبال کے الفاظ میں اس کی نگاہ غلط اندازہ تربیت دل کی اگر مدنظر ہے تجھے کو مرد مومن کی نگاہ غلط اندازہ ہے بس عام انسانی صفتوں میں عظیم انقلاب پیدا کرنے کا باعث ہوتی ہے۔ علامہ اقبال نے ایک جگہ موجودہ کالجوں کے طالب علموں سے مخالف ہو کر کہا ہے

خدا تجھے کسی طوفان سے آشنا کر دے  
کہ تیرے بھر کی موجودوں میں اضطراب نہیں  
یہاں طوفان سے مراد ایک عظیم انسان کی صحبت ہے جو دوسرے انسانوں کے قلوب کو سخرا کر کے انھیں اپنے زنگ میں زنگ لیتا ہے۔ اقبال کا یہ نظریہ تعلیم مغض تصورات نہیں بلکہ اسلامی تعلیمات ہی پر مبنی ہے۔ ان اعتراضات کی بنیاد یہی ہے کہ یہ تعلیم انسان شخصیت میں وہ حوصلہ، "گھر می" دلوں اور حوصلہ پیدا نہیں کر سکتی جو ایک عظیم معلم کی شخصیت کی بدولت انسان میں پیدا ہوتا ہے۔ بالفاظ دیگر اقبال کے نزدیک جدید مغربی تعلیم انسانی خوبی کی تربیت اور نشوونما تو یقیناً کوئی

بے پیکن وہ انسانی قلب کو جو انسانی حوصلوں، تمہاروں اور عزائم کا مرکز  
ہے بالکلیہ نظر انداز کر دیتی ہے۔

فنون لطیفہ کے متعلق اقبال کا نقطہ نظر یہ ہے کہ غیطیم فن کا ر  
وہ ہے جو اپنے فن کے ذریعہ انسان کے قلب و ذہن میں ایک مستقل  
کیفیتِ حسن پیدا کر دے۔ فنون لطیفہ کے متعلق بھی اقبال اور جمیں  
مفتک نیتیتے کے خیالات میں بڑی ہم آہنگی پائی جاتی ہے۔ ان دونوں کے  
نزدیک غیطیم فن کا ر اپنے مخاطب کے دل و دماغ میں ایک مستقل درد  
اضطراب اور تڑپ پیدا کرنا ہے جو اس کی زندگی کو ممتاز کرنے بلکہ اس  
کی تقدیر کو بدل دینے کا باعث ہوتی ہے۔ اقبال کے نزدیک چھوٹے  
اور ادنیٰ فن کا ر انسانی جسم میں ہیجان پیدا کرتے ہیں جبکہ غیطیم فن کا ر ان  
کی روح کو ایک مستقل ہیجان و اضطراب سے آشنا کرتے ہیں۔  
ان کے نظریہ کے مطابق ایسا آرٹ افراد اور قوموں کے حق میں صحت میں  
ثابت ہوتا ہے جو خواب آور کیفیات کے بجائے اعلیٰ حوصلوں اور  
اعلیٰ عزائم کی تقلید کا باعث ہو۔ صحت میں اور اعلیٰ آرٹ کی مثال  
اقبال کے نزدیک رسمی کے کلام میں ملتی ہے۔ وہ رسمی کو ایک نصیبِ عینی  
(IDEAL) فن کا ر تصور کرتے ہیں۔

اقبال نے اپنے کلام میں معاشرے میں عورت کے مقام کو سینی  
کرنے کی محی کوشش کی ہے۔ ان کے نزدیک عورت کا وجود کائنات

کی تصویر میں رنگ بھرنے کے لئے ہے ہے

وجود زن سے ہے تصویر کامنات میں رنگ

اسی کے ساز سے ہے زندگی کا سوز دروں

ان کا یہ نقطہ نظر بالکلیہ اسلامی نظریہ کی ترجیحی فرمتا ہے۔ اقبال خورت

کو اجتماعی خودی کا اضامن ٹھہرلتے ہیں اور اس کو لذت تخلیق کا پیکر اور سرمایہ

ملت کی نگہدار کہتے ہیں۔ حضرت فاطمۃ الزهراءؑ کی سیرت کو عورتوں کے لئے

بطور لفظ العین پیش کرتے ہیں۔ عورت کے لئے تعلیم کو وہ ضروری

خیال کرتے ہیں لیکن وہ الیسی تعلیم کے سخت مخالف ہیں جو کسی انسان کو

نمہب سے دور کر دے۔ یورپ پر عورت کو جو بے معنی آزادی دنے رہا

ہے اس سے اقبال سخت اختلاف کرتے ہیں اور ملت کے لئے اس تقلید

لو حضرناک سمجھتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ اس آزادی سے مہتی کا شیرازہ

بھر جاتا ہے۔ چنانچہ "عورت اور تعلیم" میں وہ لکھتے ہیں ہے

تہذیب فرنگی ہے اگر مرگ اموات

ہے حضر انسان کے لئے اس کا فرموٹ

جیں علم کی تاثیر سے زن ہوتی ہے نازن

کہتے ہیں اسی علم کو ار باب نظر موت

اقبال مرد کو عورت پر برتری دیتے ہیں۔ ان کے نزدیک قوم اور ملت

کے مردوں کا یہ اولین فریضہ ہے کہ وہ اپنی عورتوں کی حفاظت کریں۔

ان کے خیال میں جس قوم نے عورت کی حفاظت کو اپنا فلسفہ نہیں بنایا  
اس کو سمجھو لینا چاہئے کہ اس کے عوام کا آنکھ ادب ادب کے اندر چھپے  
میں چھپے گیا ہے

لے پر وہ اُنہوں نے تعلیم کی ہو کہ پہ اُنی  
تو اپنیت زن کا تکہیاں ہے فقط مرد  
جس قوم نے اس زندہ حقیقت کو نہ پایا  
اس قوم کا خوشید بہت جلد ہوا نہ رد

اپنی بے نظر اور بے مثال فنی ہمارت اور مسزد فکری غلطت کی بناء  
پر اقبال کو اردو شرودارب کی تاریخ میں ایک مہماں مقام حاصل  
ہے۔ چونکہ شرودارب کی بنیاد زبان ہوتی ہے اس لئے مزدی ہے  
کہ ہر عظیم شاعر زبان پر قدرت رکھتا ہو۔ اردو کے عظیم شاعر علامہ  
اقبال کو اردو زبان پر غیر معمولی قدرت حاصل تھی۔ بعد مزہ، محاورہ  
اور الفاظ دتر اکیب کو صحیح طور پر استعمال کرنے میں وہ اہم روپ ادا  
کرتے ہیں۔ اقبال فن کی جمیز سے اپنے ہمراں سنت عنامر کو منتظر  
مقصود کی جانب تیزگام دیکھنے کے متمنی ہیں۔ انہوں نے اپنی شاعری  
کے ذریعہ ہندستانیوں کے خصوصاً مسلمانوں کے دلوں میں حب الوطنی کے  
جذبات پیدا کئے اور انھیں حرکت و عمل اور جد و جہد کرنے کی تلقین کی ان  
کے اسلام کے کارناے تبلکر ان کے حوصلے بلند کئے۔ انھیں تبلکر اکر

بھم جما خوف و خطر ملک کو انگریز دل سے آزاد کو فاکتے ہیں۔ اقبال نے اپنی شاعری میں انگریز راجہ اور ہندیہ و تمدن پر کاری صرب لگائی۔ اس طرح غیر منقسم ہندوستان کی تحریک آزادی میں ان کی شاعری کا بڑا حصہ ہے اردو کے اس مایہ نماز شاعر نے اپنی رندگی قوم کو بیدار کرنے کے لئے وقف کر دی۔ اپنی قوم کو صداقت، الصفاہ اور زیکی کی پر نور را میں تھلائیں جن پر حیل کر قومیں بام عروج پر پہنچ چاتی ہیں۔ انہوں نے مسلمانوں کو عشق رسول نما درس دیا تاکہ اس عشق کی بدولت ان میں طاقت پیدا ہو جائے اور وہ آئندہ زملنے میں کامیاب دکام راں ہو سکیں۔ انہوں نے اپنے کلام میں اپنے ہم وطنوں کو خاص طور پر مسلمانوں کو اپنی کھوئی ہوئی شان و شوکت و پسینے کے طریقے سکھا ہے۔ اپنی قومی شاعری ہی کے ذریعہ سفر یورپ کے بعد وطن پر گئی کے حمد و نظریہ سے اپنے ہم وطنوں کے دلوں میں نفرت پیدا کی اور وطن دوستی کے وسیع نظریہ کی طرف انھیں راغب کیا۔

اقبال کا کلام ہے ظاہر خشک نظر آتا ہے لیکن پہنچ نظر غائر مطاع  
کے بعد اس یہ شاعر کے خون جگر کی جھلک نظر آتی ہے اور ایک الی  
گ حسوس ہوتی ہے جس کی تپش اپنے اطراف و اکناف کو محیط کئے ہوئے ہوتی ہے۔  
اقبال کی فہریت انتہائیں اور دلکش ہے وہ حسن جو اردو شاعری میں  
پہنچنے ہیں تھا اقبال نے اس میں سیاپ کا ہبہ اور کاش روں کی روائی شیریں  
پہنچانی اور دار سوز پیدا کیا۔ ایک ایک حرف میں رنگینیاں بکھر دیں۔ ان کی

شاعری میں تغزیل بھی ہے اور ترجمہ بھی۔ شوکت الفاظ بھی ہے اور جست  
بند شیں بھی۔ خیالات کی وسعت بھی ہے اور سخن کی پاکیتگی بھی۔ واردات  
بلکی کی جھلک بھی ہے اور لفظ لفظ میں فلسفہ حیات بھی صورت ہے۔ انہوں نے  
داغ کی زبان خالی کا فلسفہ حاصل اور شبیلی کی قویت کو اپنی شاعری  
میں سموکر ایک نیا آہنگ اور یہیک نیا اور منفرد رنگ پیدا کیا۔ اس  
طرح اردو شاعری میں اقبال کی شاعری ایک نمایاں ممتاز اور اصلی  
مقام رکھتی ہے۔ اقبال نیکی، صداقت اور الصاف جیسے اعلیٰ اندھار کے  
ترجمان اور پیغامبر ہیں۔ وہ ایک ایسے مفکر اور شاعر ہیں جنہوں نے اپنے  
محضوں افکار کے ذریعہ عالم انسانی کو سوچنے پر مجبور کیا۔ ان کے تمام افکار  
اسلامی نقطہ نظر کے ترجمان ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ان میں اثر آفرینی بسط  
اُن موجود ہے اسی اثر آفرینی کی وجہ سے ان کا کلام بالخصوص پیغام ان  
کے دل کو سخرا کر لیتا ہے اور اسے اپنے رنگ میں رنگ کر لیتا ہے۔  
اس طرح اقبال اپنی قوم کو اپنا پیغام پہنچانے میں کامیاب رہ جاتا ہے  
کہا جاسکتا ہے کہ وہ ایک شاعر سے زیادہ ایک پیغامبر کی حیثیت  
سے قوم کے سامنے آتے ہیں۔ اس طرح یہ کہنا بیجانہ ہو گا کہ اقبال صرف  
اردو زبان کے ایک عظیم المرتب شاعر ہی نہیں بلکہ جیسوں صدی عیسوی  
کے سب سے بڑے شاعر اور مفکر ہیں۔

## بِلْ — دوسم

### اقبال کی قومی شاعری

اقبال کی قومی شاعری پر بحث کرنے سے پہلے ضروری معلوم ہوتا ہے کہ قومیت کے تصور کا ایک مغربی جائزہ لیا جائے ۔ عام القاطع میں قوم ایک ایسے معاشرے یا سماج کو کہتے ہیں جس میں تہذیب ویسائی وحدت پائی جائے ۔ جدید قومیت کا تصور جو دراصل یورپ کا پیدا کر دہ ہے قومیت کی تعمیر کے لئے چند متعین شرائط پیش کرتا ہے۔

قوم پرستی کا مغربی تصور [ قوم پرستی یا ( NATIONALISM ) مخفف اپنی قوم سے دوستی یا محبت کے جذبہ کا نام نہیں بلکہ یہ ایک مغربی نظریہ سیاست ہے جو گذشتہ دڑھ صدی سے مغربی حاکم میں نشووناپار ہا ہے اور رفتہ رفتہ ایشیائی اور آفریقی

تو میں بھی اسی نظریہ پر کار بند ہوتی جا رہی ہیں۔ قوم پرستی سے مرادیہ عقیدہ ہے کہ انسان کو چاہئے کہ وہ جس ملک کا باشندہ ہے یعنی جس مخصوص جغرافیائی خطہ میں رہتا ہے اس ملک کی فلاج و بہبود کو اپنی بزندگی کی تمام جدوجہد کا آخری نصب المیں قرار دے۔ کوئی انسان خواہ وہ ایک مزدور ہو یا ٹری اسائیں داں سیاست داں ہو یا ماہر نظم و لستق اس کی ساری کو شکشوں کا منتہا یہ ہونا چاہئے کہ اس مخصوص خطہ ارض کو فائدہ پہونچے جس کا وہ باشندہ ہے۔ چنانچہ اسی نظریہ کے زیر اثر مغربی قوموں کا لغڑہ کچھ اس نوعیت کا ہو گیا ہے۔ جیسے جمنی میں لستے والے جو من کہلائیں گے اور ان کا لغڑہ ہو گا۔

”ALL FOR GERMANY“ یعنی وہ جو کچھ کریں گے وہ صرف جمنی کے حق میں ہو گا۔ اسی طرح اہل فرانس، فرانسیسی کہلائیں اور وہ ”ALL FOR FRANCE“ کو اپنا ”MOTTO“ قرار دیتے ہیں۔ اٹلی کے حدود میں رہنے والے ”ITALY“ کو پن لصب المیں تسلیم کرتے ہیں۔ یعنی ان کی لصب المیں صرف اپنی قوم اور وطن کی فلاج و بہبود ہوتا ہے۔ آگے چل کر قومیت کے بھی تصور نے ایک ایسی نسلک انتخیار کر لی جس میں ایک قوم دوسری اقوام کی حریف اور مدقائقیں کر ابھرنے لگی۔ اپنی قوم کی فلاج و بہبود

بیحی دینے کا رجحان دوسری اقوام اور انہوں کی فلاح و یہود کو نظر انہوں نے بلکہ ضرورت ہوتا اس کو تباہ کر دینے کے رجحان میں تبدیل نہ لگا۔ اور مغربی حاکم کے لوگ اپنے لنصب العین کی خاطر سری قوم کے انسانوں کا خون پہاڑا بھی پڑے تو اسے قومی نقطہ نظر یہ نیکی تصور کرنے لگے۔ قومیت کا یہ انتہا پسندانہ مغربی تصور زب کے دوسرے افکار و نظریات کی طرح مشرقی اقوام کے ذہنوں میں ادھیرے دھیرے سراہیت کرنے لگا۔

اتقیاں نے جب ۱۹۱۴ء میں یورپ کا سفر کیا اور قومیت یا اس انتہا پسندانہ مغربی تصور کا قریب سے مشاہدہ کیا تو ان کے ار میں تبدیلی اور وسعت پیدا ہوئی اور انہوں نے اس نظریہ کو ع انسانی کے لئے چیلک فزار دیا۔ اقبال شاعر بھی تھے اور فلسفی بھی، باست دال بھی تھے اور نباض فطرت بھی۔ صاحب علم بھی تھے۔ صاحب نظر بھی۔ واقفِ اسرارِ مشرق بھی تھے اور دانائے دوزِ مغرب بھی۔ شاعر وطن بھی تھے اور شاعری عالم انسانیت۔ اقبال جیات انسانی اور اس کے مسائل سے گہری دلچسپی اور بتگلی رکھتے تھے۔ انسان کی ذات سے یہ تعلق خاطر وطن اور سازادی بارے میں ان کے رویہ پر بھی اثر انداز ہوتا رہا۔ اقبال کا آیینہ تبلیغ ام تھا اور انقلاب ان کا پیغام۔ واضح ہو کہ انقلاب کی پہلی نیڑل

اپنے وطن سے محبت اور وطنیت کا احساس ہے۔ اقبال کو اپنے وطن ہندوستان سے بے پناہ محبت و عقیدت تھی۔ وہ ایک سچے ہندوستانی اور تحقیقی حب وطن تھے۔ ان کا دل محبت و عقیدت کا مرچشمہ اور سوز و درد ہندی سے مسحور تھا۔ اپنی آناتیقت، یمن تو میت اور گھری مذہبیت کے باوجود وہ ہندوستان کی فلاج و بہبود اور اس کی ہست و خوش حالی کے دل سے خواہاں اور حکمہ حذتك کو شاہ رہے۔ ان کے کلام پر ہندوستانیت کی گھری چھاپ ہے۔ ان کی متعدد نظمیں اسی جذبہ کا انطباق کرتی ہیں۔ ۱۹۰۵ء سے قبل اقبال نے حب وطن، اور قومی اتحاد و یکجہتی کا بلند آمنگی سے پرچار کیا۔ انھیں اپنے وطن کی خلافی کا شدید احساس تھا۔ ان کے خیال میں آزادی کسی ملک کے جغرافیائی حدود یا مخفی نقشے کا نام نہیں اور نہ ہی حکمرانی کا نام ہے بلکہ یہ تو ایک ایسا جذبہ ہے جو ایمان کا درجہ رکھتا ہے۔ آزادی ایک ذہنی اقلیٰ اور روحانی رشتہ ہے جو کسی قوم کے مابین ہوتا ہے۔ اقبال چاہتے تھے کہ آزادی کے حصول کے لئے قوم کے مردہ دلوں میں سوز و گداز، غلامی سے نفرت اور آزادی سے محبت جاگریں کریں۔ ہندوستان کی غلامی کے تصور سے اقبال پر ندامت و شرمندگی کی جو کیفیات طاری ہوتی تھیں وہ ان کے کلام سے آشکار ہیں۔ ان کے خیال میں شاعر قوم کے دل کی حیثیت رکھتا ہے۔ اگر کسی قوم میں اعلیٰ درجہ کا شاعر نہیں تو وہ قوم

اقبال کے خیال کے مطابق مٹی کے ڈھیر کی مانند ہے۔ ان کے نزدیک شاعر کے فن میں وہ جادو ہونا چاہیے جو سوتی ہوئی قوم کو جگانے کے لئے اندر زندگی کی حرکت پیدا کر دے۔ جمود کو توڑ دے اور قوم کو ترقی و خوشحالی کے اعلیٰ مدارج پر پہونچا دے۔ یہ قول راست ہے کہ ”شاعری جزویستہ از پیغمبری“۔ لیکن جس طرح اور جس انداز سے شاعر مشرق اقبال کے کام پر یہ بات صادق آتی ہے اس کی مثال نایاب نہیں تو کم یا بھروسہ ہے۔ اس کا ہرگز یہ مقصد نہیں کہ اقبال کو علم غیب حاصل تھا لیکن اس امر سے بھی انکار کی گنجائیں نہیں کہ بعض آنے والے واقعہات کی بھی انہوں نے اپنے اشعار میں ترجیحی کی ہے۔

اقبال کی قومی شاعری کو دو آدوار میں تقسیم کیا جاسکتا ہے  
 (۱) ۱۸۹۹ء سے ۱۹۰۵ء تک (۲) ۱۹۰۵ء سے ۱۹۳۸ء تک۔

اقبال کی قومی شاعری کا پہلا دور کا نجح کے زمانہ طالب علمی پہلا دور یعنی ۱۸۹۹ء سے شروع ہوتا ہے اور ۱۹۰۵ء پر ختم ہوتا ہے۔ یہ دو حصہ ہے جس کے دوران اقبال نے اردو ادب کو قومی اور وطنی شاعری کا بہترین سرمایہ دیا۔ ایک روشن خیال اور صاحب نظر نوجوان کی حیثیت سے اقبال مغربی تصورات سے متاثر ہوئے تھے۔ حبِ وطن اور قومی اتحاد اور بیردنی سامراج کے خلاف جدوجہد کے

جذبات نے ان کے انکار میں ایک بیجان پیدا کر دیا تھا۔ اقبال کی قومی شاعری کا یہ دور دہ زمانہ ہے جبکہ انہیں نیشنل کانگریس (INDIAN NATIONAL CONGRESS) کی تحریک ایسی اپنے عالم طفولیت سے گزر رہی تھی۔ شمسیہ میں انہیں نیشنل کانگریس کا قیام عمل میں ہے۔ کانگریس کے اس دور کو جو شمسیہ سے شمسیہ کے عرصہ پر منتقل ہے کانگریس کی تاریخ میں (THE ERA OF THREEPS PRAYER PETITION & PROTESTS) سے مرسوم کیا جاتا ہے۔ یعنی (کا دوڑ.. مالکیات دیگر " دعاوں، التجاوں اور احتجاج کا عہد" اور اقبال کی قومی شاعری کا بہلہ دفتر بھی جو شمسیہ پر ختم ہوتا ہے اسی عرصہ پر منتقل ہے۔

"ہمارہ" اقبال کی پہلی قومی نظم ہے جو ان کے پہلے مجموعہ کلام بلانگ درا" میں شامل ہے۔ یہ نظم ایک وطن پرست اسلام کی مردہ حیات کو زندہ کرنے کے لئے بھتی روکا کام دیتی ہے۔ اقبال نے یہ نظم می ہورہ کے ایک اوبی جلسہ میں سنائی تھی۔ یہ پہلے شمسیہ میں شیخ عبدالقدار کے رسالہ "نحرن" کی پہلی اشاعت میں شایع ہوئی۔ اس نظم نے ہندوستانی شاعری میں ایک نئے باب کا آغاز کیا۔ یہ نظم شاعر کے قلب کا ایک گمرا تفیانی سطاخہ میں کرتی ہے۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ شاعر کے وطن پر اخیار کا قبضہ ہو چکا ہے اور وہ خود اس غلامی کی گھمی ہوئی خصاویں

سائنس لے رہا ہے۔ اس کے ملک ہندوستان کی تاریخی غلطیت ایک دفتر پاریتہ ہو چکی ہے۔ قدم قدم پر اسے ایسے موقع و حادث پیش کر ہے ہیں جو برابر اپنی غلامی اور ایسا ٹھنڈی کی پستی کی یاد دلائے جاتے ہیں۔ جغرافیائی اختیار سے بھالہ کا یہ سلسلہ ہائے کوہ ہندوستان کی قدامت، غلطیت و رفتہ کی نمایندگی کرتا ہے۔ اس نئے اقبال، اس نظم میں بھالہ کی وسعت اور اس کی رفتہ و بیانی سے مخاطب ہیں۔

اے بھالہ! اے فضیل کشور ہندوستان

چوتا ہے تیری پیشائی کو جھک کر آسمان

اس طرح انہوں نے بھالہ کی قدامت، وسعت اور اس کے تیرتی

حسن کی فطری دلکشی کے لپی نظر میں وطن کی جغرافی محبت کے جز بے کو نہایاں کیا ہے۔

اس نظم میں خیالات انگریزی ہیں۔ اسالیب یہاں

اور تراکیب الفاظ دونوں میں انگریزی ادب کا تکس نہیاں ہے

اور زیان پر فارسی رنگ غالب ہے۔ اس میں شاعر کا تخلیل یہ انتہا

ہیں ہے اور ایسا معلوم ہوتا ہے کہ شاعر نے اپنی روح کو وطن کے اس

منظر سے ہم کا ہنگ کر لیا ہے۔ سادگی، سلاست اور روانی کے

ساتھ ساتھ خیالات کی دلکشی اور رعنائی شاعر کے مصورانہ کمال کی غمازی

کر رہی ہیں۔ اقبال نے نہایت موزوں الفاظ کا اتحاب کیا ہے جس کی

وجہ سے الفاظ قوس و فرج کی طرح رنگین اور دلکش معلوم ہوتے ہیں۔

ہن نظم میں نظر کشی اپنی حدود کو چھوٹی ہوئی نظر آتی ہے۔ سب سے اہم بات یہ ہے کہ اس میں وطن پرستی کے جذبات بیڑا احسن موجود ہیں۔ جذبہ حب وطن ہی کی وجہ سے شاعر اس کارتبہ کوہ سینا سے بھی بڑھا دیتا ہے۔

ایک جلوہ تھا کلیمہ ٹوہ سینا کے لئے  
تو تخلی ہے سرا پا پا چشم بینا کے لئے

آگے چل کر شاعر کوہ ہمالہ کو ہندوستان کی حفظ و امال کا پاساں قرار دیتا ہے اور ساتھ ہی اسے "دیوار ہندوستان" کہتا ہے جس کی وجہ سے اپنی ہندوسری اقوام کے ہملوں سے حفظ ہیں۔  
امثال دیدہ ظاہر میں کوہستان ہے تو  
پاساں اپنا ہے تو دیوار ہندوستان ہے تو

اچی بند کے ایک شعر میں اقبال ہمالہ کی چوٹیوں پر جب ہوئی برف کو دستار خضیلت سے تعمیر کرتے ہیں۔ اس طرح اس نظم کا ہر شعر شاعر کے جذبہ حبِ الوطنی کی شدت کو نظامِ کرتا ہے۔ جب ہمالہ پر جب ہوئی برف کا قاب کی کرنسی پڑنے سے چکتی ہوئی دکھانی دیتی ہے تو شاعر اس کی چک کو ہمالہ کی خنده زنی یعنی مسکراہٹ کہتا ہے۔ جو آفتاب کی گئی سے پچھلنے کے بجائے بدستور اپنی چک اور بہار دکھار ہی ہے۔ گویا ایں معلوم ہوتا ہے کہ یہ برف سورج کی حرارت اور حدت

کاملاً اڑا رہی ہے

برف نے باندھی ہے دستارِ خصیلت تیرے سر

خندہ زن ہے جو کلا و ہر عالم تاب پر

اسی نظم کا ایک اور بند ہے

آتی ہے ندی فراز کوہ سے گاتی ہوئی

کوڑ دشیم کی موجود کو شرماتی ہوئی

آئینہ سا شاہد قدرت کو دکھلاتی ہوئی

شگ رہ سے گاہ بچتی گاہ سُکراتی ہوئی

چھڑتی جا اس عراقِ دلنشیں کے ساز کو

اے سانرا! دل سمجھتا ہے تیری آواز کو

یہ بندِ اقبال کے کلام کی ایک نایاں خصوصیت منتظر نگاری کا منظر

ہے لیکن ان کے کلام کی یہ خصوصیت ہے کہ وہ منتظر نگاری کو محفوظ

منتظر نگاری کی خاطر نہیں بر تے بلکہ اس کے پس منتظر میں کسی دور ری

فلسفیانہ نقطہ نظر کا امہار ان کا مقصد ہوتا ہے۔ مذکورہ بند کے

اس شعر میں ان کے اس نقطہ نظر کی ترجمانی ملتی ہے

آئینہ سا شاہد قدرت کو دکھلاتی ہوئی

شگ رہ سے گاہ بچتی گاہ سُکراتی ہوئی

”شاہد قدرت“ سے اقبال کی مراد ایک صاحبِ بصیرتِ انسان ہے

کیونکہ ایک اہم ادمی کو کسی منظر کی دلکشی راس انداز سے متاثر نہیں کرتی جس انداز سے کہ وہ ایک صاحب فنکار اور احساس انسان کا حصہ ہوتی ہے۔ اُن کے نزدیک ایک صاحب فکر شخص وہی ہوتا ہے جو زندگی کے عام حالات و تجربیات سے بھی اسرارِ حیات و کائنات کو سمجھنے کی کوشش کرتا ہے۔ اس نے اقبال ندی کے بہتے ادگاہ بہگاہ سنگ رہ سے بچتے اور ٹکرانے کے عمل کو اس پامیکشناش سے عریط کر دیتے ہیں جو زمانہ قدیم سے انسانوں کے درمیان چلی آ رہی ہے۔ یہاں شاعر "چھتری چا" کہ ک شخصی رنگ پیدا کر دیا ہے اور اس طرزِ تخاطب سے پوری نظم میں زندگی پیدا ہو گئی ہے۔ چونکہ یہ نظم وطن پرستی کے جذبے کے تحت لکھی گئی ہے اس نے مبالغہ کا زنگ۔ بھی عجہ جگہ نمایاں ہے مثلاً

چوتا ہے تیری پیشانی کو مجھک کر آسمان

اس نظم کے آڑی بند میں اقبال کوہ ہمالہ کی قدامت اور غمہت کو ہندستان کی قدم تاریخ سے والبر کرتے ہوئے ہندوستان کے ماضی سے متعلق سوال کر رہے ہیں ہے

بے ہمالہ باد استان اُس وقت کی کوئی سنا  
مکھی آبائے انساں جب بنا دا من تیرا  
بچھو بیتا اس سیدھی سادی زندگی کا ما جرا  
داغ جسی پر زنگ تکلف کا نہ تھا

ہال دکھا دے اے تصور ای چڑھو چبح و شام تو  
دور پیچے کی طرف اے گر دش ایام تو  
جن شاعری کی ابتدا کوہ ہگالہ ہو اس کی ابتدا کے کیا کہنے۔ وہ محاذ  
جو بعد میں اقہاگ کے کلام میں ملتے ہیں ان سب کے نیجے اسی نظم میں نظر  
آتے ہیں۔ مذکورہ نظم میں حب وطن کی جو بھی بھی خوشبو ہے اس کی  
جہک اس کے بعد کی نہوں میں پڑھتی ہی جاتی ہے۔

اقبال کو ہ صرف ہندوستان کے کوہ و صحراء و پہاڑی اور انیس تھنی یا کم انہوں نے ہندوستان  
کی کئی شخصیات کو بھی تدریج تحقیقت پیش کیا ہے۔ جن میں ہر بtat کی شخصیت پیش کیا ہے۔

ادبی شخصیتوں میں ہرزا غالب، راغ سر سید احمد غفاری، عین القادر  
وغیرہ ہیں۔ اپنی نظم «مرزا غالب» میں غالب کو خراج عقیدت  
پیش کرتے ہیں۔ اقبال نے چونکہ غالب کے انداز بیان سے استفادہ  
کیا ہے اور ان کے کلام سے معنوی رنگ میں فیض بھی حاصل کیا ہے۔  
اسی لئے انہوں نے بیٹھ خلوص کے ساتھ ضمنی طور پر غالب کی شاعری پر  
تہذیب کیا ہے۔ اپنی اس نظم میں اقبال نے غالب کی شاعری پر الی جام  
تحقیقہ بھی کیا ہے کہ اس سے بہتر شاہدی کی سے ہو سکے۔ چونکہ غالب  
کا مدفن دہلی ہے اسی کو وجہ سے اس نظم کے آخری بندیں دہلی کامر شید کیا  
ہے۔ دہلی جو کئی بار لئی ہے۔ کون جانے اسی میں کتنے نہش و قمر خواہیں  
ہیں۔ کتنے نعل و گیر مہون ہیں۔ یعنی غالب جیسی کئی بھی شخصیات

اہیں محو خواب ہیں۔

آفیال کے پہلے دور کا کلام جوش و اثر اور آمہنگ و ترنم سے ملا مال ہے۔ انہوں نے بچوں کے لئے بھی متعدد چھوٹی چھوٹی نظمیں لکھی ہیں ایک نظم "بچے کی دعا" کے ایک شعر میں شاعر اللہ تعالیٰ سے دعا کرتا ہے کہ جسیں طرح بچوں کی وجہ سے چمن کی زینت بڑھتی ہے اسی طرح اس کے دم سے اس کے وطن کی زینت و آبر و بڑھتے ہے

ہو میرے دم سے بیوں بھی میرے وطن کی زینت  
جس طرح بچوں سے ہوتی ہے چمن کی زینت

اتب... آفیال کا ہمدرد ہندستان کی حکومتی کا عہد تھا۔ انہوں نے ہندوستانیوں کی اس حالت زار کو یادیہ نہ تھا کہ دیکھا کیونکہ انھیں اس غلامی کا شدید احساس تھا۔ ان کی نظم "پرندے کی فریاد" ان کے اس احساس کی غمازی کرتی ہے اگرچہ انہوں نے یہ نظم بھی بچوں کے لئے لکھی ہے۔ لیکن اس میں بھی دہ والہما نہ جذبہ حب الوطنی موجود ہے جو بعد کی نظموں میں بڑھتا ہی گیا ہے۔ اس کا دھننا نچہ انگریزی نظم سے مستعار لیا گیا ہے۔ لیکن نظم کا سارا آب و رنگ شاعر کے اپنے جنیل کی ایجاد ہے۔ اس نظم میں ایک قدری پرندے کے ان احساسات کو پیش کیا گیا ہے جو علم اسری میں ماہنی کو یاد کرتا ہے جبکہ وہ کمزاد تھا پانچ کی پہار میں دیکھ کر اس کا دل خوشی سے جھووم اھٹتا۔ اور وہ خوشی، خوشی سمازادی

کے ساتھ ایک ڈال سے دوسرے ڈال پر چھپا تا ہوا اڑتا پھر تا تھا  
آتا ہے یادِ مجھ کو گزرا ہوا از مانہ  
وہ باغ کی بہاریں وہ سب کا چھپا نا  
آزاد یاں کہاں وہ اب اپنے گھونسلے کی  
اپنی خوشی سے کرنا اپنی خوشی سے جانا  
گلتی ہے چوٹ دل پر آتا ہے یادِ جس دم  
شبہ نم کے آنسوؤں پر کلیوں کا سکرانا

قیدی پرندے کی تمثیل میں اقبال نے دراصل ایک غلام قوم کا حال  
دل بڑے ہی دردِ بھرے اور پر اثر انداز میں بیان کیا ہے جس  
کی حالت اس پرندے کی سی ہے جسے قید کر دیا گیا ہے۔ غلامی کے عہد  
میں ہر غلام قوم کو وہ تمام نعمتیں ایک ایک کر کے یاد آتی ہیں جو اسے  
آزادی کے دور میں حاصل نہیں۔ اس نظم میں ہندوستانی قوم کو اقبال  
ایک قیدی پرندے سے لشیہر دیتے ہیں جسے نظامِ صیاد انگریز قوم نے  
قید کر کے آزادی کی نعمتوں اور خوشیوں سے محروم کر دیا ہے۔ بھر اقبال  
آزاد قوموں سے کرنے ہیں جنہیں آزادی کی وجہ سے زندگی کی تمام  
نعمتیں میسر ہیں۔

کیا بد لخیب ہوں میں گھر کو ترس رہا ہوں  
ساتھی تو ہیں وطن میں میں قید میں پڑا ہوں

آئی بہار کلیاں بچھوں کی ہنس رہی ہیں  
میں اس اندھیرے کے گھر میں قہت کو رو رہا ہوں  
اس قید کا الی دکھڑا کسے سناؤں  
ڈر ہے یہیں نفس میں میں غم سے مرنا جاؤں

اس بند کے آخری شعر میں شاعر کے اس غمگین دل کی کیفیات ظاہر  
ہوتی ہیں جس کا غم غلامی کی وجہ سے شدید سے شدید نہ ہوتا ہوا رہا ہے۔  
یہ نظم ۱۹۰۵ء میں "محزن" میں پہلی بار شائع ہوئی۔ اشاعت کے ساتھ  
یہ بہت مقبول ہوئی اور ہندوستان کی تحریک آزادی کی علامت  
بن گئی۔ اور ساتھ ہی بچوں کے درسی کتب میں شامل کی گئی۔ اس  
میں وہ رجحان ملتا ہے جو تحریک آزادی کے ابتدائی دور کا خماز ہے  
یعنی دعاوں، ایجادوں اور احتجاج کے دور کا ہے۔

گانا اسے سمجھو کر خوش ہوں نہ سننے والے  
دکھے ہوئے دلوں کی فزیاد پہ صدای ہے  
آناد ممحون کو کر دے او قید کرنے والے  
میں بے زیاں ہوں قیدی تو جھوڑ کر دعائے

اں زلف میں ہندوستانی آپس میں دست و گریاں تھے۔ تفہیم  
بنگال کے مسلیئے نے ہندوؤں اور مسلمانوں کے تعلقات کشیدہ کر دیا تھے۔  
سلطراجی حکمت علیہ سے بھی ہندوستان کی فضاویں اس نفاق سے گلوڈہ

ہر ہی تھی جو دن بہ دن ہندوؤں اور مسلمانوں کے درمیان کشیدگی کے رچان کو یہ ہمارا تھا۔ یہ دیکھ کر اقبال کے غم نام آشنا دل سے صدائے درد بے اختیار تکلہ پڑاتی ہے۔ اپنی نظم "صدائے درد" میں اقبال نے یہ اندیشہ ظاہر کیا ہے کہ اگر ان نعمات انگلیز فضاد کا تدارک نہ کیا جائے تو وہ ہندوستان کی وطیت کے تصریح کو ممتاز کر سے گے۔ یہ نظم ۱۹۴۷ء میں مخزن میں شائع ہوئی تھی۔ یہ نظم شاعر سے کہ ۱۹۴۵ء تک کے ہندوستان کی تاریخ کی جیتی جاگتی تصویر ہے۔ اس میں شاعر درد دل سے پیچ انتھا ہے اور اپنے ملک کی یادیں پڑتی کسی یہلو مجھے جل رہا ہوں کل نہیں پڑتی کسی یہلو مجھے  
ہاں ڈبو دے اے محیط آب گنگا تو مجھے سر زین اپنی قیامت کی نعمات انگلیز ہے  
وصل کیسا یاں تو ایک قرب فراق انگلیز ہے  
پد لے یک رنگی کے یہ نام آشنا ہے غصب  
ایک ہی خمن کے دالوں میں جدائی ہے غصب  
یہاں شاعر نے ہندوؤں اور مسلمانوں کو ایک ہی خمن کے دالوں سے تعمیر کیا ہے اور ان کے اختلافات پر بے اتہا افسوس کیا ہے۔ اقبال ہندوؤں اور مسلمانوں کے درمیان پائے جانے والے اس ظاہری اتحاد سے بھی بیزار تھے حسین کی نویت "نخلہ ط موجود سا جل" کی سی تھی کیونکہ وہ

تلذت قرب حقیقی کے قائل تھے سے

لذت قرب حقیقی پر مٹا جاتا ہوں میں

اختلاف موجہہ وصال سے ٹکرا تا ہوں میں

اقبال نے پوری نظر میں ان تمام نزاعات کی نہاد کی ہے جیسا سے  
ہندوستانیوں کے مختلف جمیتوں میں تفرقہ کو تقویت پہنچی ہے۔ عزیز احمد  
اس نظر کے تعلق سے رقطرا از میں۔

”اسی نظر صدائے درد“ میں پہلی مرتبہ ہندوستان  
کی تبااتفاق سے گریز اور علیحدہ اسلامی مرکز کی تلاش  
کی طرف اشارہ ملتا ہے۔ لیکن یہ اشارہ محسن مایو کی  
کی ایک گزرتی ہوئی کیفیت ہے اور پاکستان کی  
تحقیق سے اقبال کا ذہن ابھی ایک چوتھائی صدی  
پہنچے تھا۔

اقبال کی ایک نظر ”سید کی کوئی تحریت“ بھی جذبہ حب  
اوطنی کی حامل ہے۔ وہ مذہب کو سیاست سے الگ دیکھنا  
چاہتے تھے۔

یہی پیغام اس نظر میں نظر آتا ہے۔ یہ نظر سر سید سے متعلق ہے۔

”له اقبال نی تشكیل اذ عزیز احمد“

اقبال نے سر سید کی زندگی اور اصلاحی کاموں سے جو اثر قبول کیا اس کو سر سید کی لوح تربت کی زبان سے اس نظم میں بیان کیا ہے۔

و ائمہ کہ نافرقة بندی کے نئے اپنی زبان  
چھپ کے ہے بیٹھا ہوا ہنگامہ محشر یہاں

اس نظم میں وطنیت کے تصور پر بحثتی کے علاوہ بہت سی انفلانی اور اخلاقی  
قد ریں بھی پیش کی گئی ہیں جو بعد کے دور کے کلام میں نمایاں مقام رکھتی ہیں۔

اسی نظم میں اقبال نے یہی حر تبدیل اس امر پر زور دیا ہے کہ تعلیم دین کا مقصد  
رہیاتیت ہے یا کہ دنیا اور اس کی قوتیں کی تحریر ہے۔  
مدعای تیرا اگر دنیا میں ہے تعلیم دین  
ترک دنیا قوم کو اپنی نہ سکھانا کہیں

نظم "شاعر" بھی اقبال کے قومی جذبات و تصورات کی آئینہ دار  
ہے۔ اس میں وہ کہتے ہیں کہ اگر قوم کو جسم قرار دیا جائے تو افراد  
اس کے اعضا ہیں حکومت اس کا چہرہ اور شاعر اس کی آنکھ ہے جس  
طرح آنکھ سارے جسم کی ہمدرد ہوتی ہے اسی طرح شاعر کے دل میں  
ذم کے تمام افراد کی محبت و ہمدردی جاگریں ہوتی ہے۔ یہ چیز  
خود اقبال پر صادر آتی ہے۔ فارسی کے ایک شعر میں اقبال شاعر کو قوم  
کا دل کہتے ہیں اور اس کی اہمیت اور مقام کو اس طرح واضح کرتے  
ہیں۔

شاعر اندر سینہ ملت چو دل  
ملتے بے شاعرے انیار گل

اقبال کے خیال کے مطابق شاعر ایک الیبی مہتی ہے جس کا  
شورخواہ سے بلند ہوتا ہے۔ وہ اسی بلندی سے پکا نہ ہے اور  
دھوٹ نکو دھل دیتا ہے جس سے قوم کا ذہنی افق بام عروج پر پہنچ  
سکے۔ اس مقصد کے لئے اقبال قوم اور معمار ان قوم کی ان مکروریوں  
کو بھی نشانہ بنتے ہیں جو قوم کے ارتقاوے کے لئے مفر جوتی یہی سہ  
چمن میں تلخ نوائی میسری گوارا کر  
کہ زہر بھی کرتا ہے کار تریاقی  
هزیت تر ہے ملائی امیر و سلطان سے  
وہ شعر جس میں ہو جسی سا سوز براتی  
اقبال نے قوم کو ایک ذخوت نکو دی۔ قوم کی ان دلکھتی رگوں کو  
پھیرا جو قوم کے اتحاد و اتفاق اور ارتقاوے کے لئے ناسورین رہی  
تھیں۔ انہوں نے اپنی قومی شاعری کے ذریعہ مذہبی انسانی اور علاقائی  
تہذیب نظری کے خلاف آواز اٹھائی اور منزل مقصد کی طرف رہنمائی  
فرمائی۔

اسی دور کی ایک عہد آفریں نظم "تصویر درد" ہے جوہر لحاظ  
سے اپنی مثال آپ ہے۔ یہ نظم حبیر وطن، آزادی وطن، پریادی وطن،

نکروطن ایں وطن غرض صرف وطن سے متعلق ہے۔ اس دلکش نظم کو اقبال نے سن ۱۹۱۷ء میں لکھا تھا۔ یہ وہ نہانہ ہے جب علامہ میر محمد اقبال پر وطن دوستی کا زنگ عالم ب تھا۔ ولایت جانے سے قبل اقبال نے جو پاپنگ طبیل نظمیں انہیں حمایتِ اسلام کے سالانہ حلبوں میں پڑھیں انھیں میں سے ایک ”تصویر درد“ بھی ہے جسے جسے رسالہ ”مخزن“ نے اپنی سانوں کی اشاعت کے ساتھ بطور ضمیمہ چھاپا۔ نظم کے ابتدائی دو بند تہمید میں ہیں عقروں بندی سے اصل مضمون شروع ہوتا ہے۔ اس نظم میں اقبال ایک وطن پرورد (NATIONALIST) کی شکل میں قوم کے ساتھ آتے ہیں جو زنگ ”ہالمہ نیا شوالہ اور تزانہ مہدی“ میں پایا جاتا ہے وہی زنگ پوری شدت کے ساتھ اس نظم میں نظر آتا ہے۔ اس نظم میں اقبال نے اس بات کی وضاحت کی ہے کہ کس طرح سامراجی طاقتیں اپنی قوت کو جاری رکھنے کے لئے اپنے محکوموں کے درمیان آپسی نفاق کا نیج بوکران کا استعمال کرتی ہیں اس میں ہندوستانی قوموں کے یا ہمیں نفاق کا تذکرہ بڑا ہی دل انداز ہے۔ بد قسمت وطن کی حالت رامشاع کو اس درجہ متاثر کرتی ہے کہ وہ بے چینی دیے لسی کے عالم میں اس طرح نو حمزہ اف کرنے لگتا ہے۔

مُر لاتا ہے تیر ان طارہ اے ہندوستان مجھ کو  
کہ عبرت خیز ہے تیر فنا نہ سب خانوں میں

اسی نظم میں اقبال نے اہل وطن کو صاف نقطوں میں متنبہ کیا ہے کہ اگر تم نے  
آنے والی مصیبت کا اندازہ کر کے آپس میں اتحاد نہ کیا تو تم مٹ جاؤ گے  
نہ سمجھو گے تو مٹ جاؤ گے لے مہدستان والو  
تمہاری داستان تک بھی تک بھی نہ ہو گی داتاں لوں میں  
اس تعلم میں ایک سچے محب وطن کی مضطرب روح ۲۵ و فغاں کرتی  
ہوئی نظر آتی ہے اور اس کے دل کی گہرائیوں سے نکلنے ہوئے دل دوز  
لغہ ہر محب وطن کے لئے ایک عجمی اپیل رکھتے ہیں یہ لوی عید الحق اس  
نظم کے لعلق سے رقمطراز ہیں۔

”قصویر درد“ درحقیقت بے مثال اور سراپا درد  
ہے اور شاعر نے دل کھول کر اپنے وطن کا مرثیہ  
پڑھا ہے۔

اقبال کہتے ہیں کہ ماضی کی تلخ حقیقتوں کو بھبھلا کر قوموں کو چاہئے کہ اپنے قدیم  
اور مشترکہ ترکہ یعنی وطن کی طرف متوجہ ہوں ہے

اہم اڑا ہے تیز ملت و آئینے نے قوموں کو  
میرے اہل وطن کے دل میں کچھ فکر وطن بھی ہے  
تیز ملت و آئینے ہی قوموں کے درمیان تفرقہ اور تعصب کے رجحانات

پیدا کرتی ہے جس سے متحده قومیت اور وطنیت کو خطرہ لاحق ہو جاتا ہے۔  
 اس لئے اقبال قوم کو اس خطرے سے ان انتہائی تباہی سے  
 بچنے کا شر ہے فرقہ آرائی تھی ہے شراس کا  
 یہ وہ بچل ہے کہ جنت سے نکلوا یا ہے آدم کو  
 اقبال کے نزدیک اس خطرے کا واحد علاج یہ ہے کہ قوم متعصیانہ جذبات  
 کو روکنے کی کوشش کرے اور فرقہ دارانہ ہم امنی پیدا کرنے کی ہر ممکنہ  
 سعی کرے ۔

تعصی چھوڑنا داں । دھرا کیا ہے آئینہ خانے میں  
 یہ لتصویریں ہیں تیری جن کو سمجھا ہے بُرا تو نے  
 اور پھر وہ معاشی مذہبی اور سیاسی افتراق کا علاج یا ہی قربت ہیں  
 ڈھونڈتے ہیں ۔ ان کے خیال میں آفاق سی اس سارے سیاسی ارض کا علاج  
 ہے جس سے نہ صرف جذبہ وطنیت ہی کی کمیں ہوئی ہے بلکہ دو فرقوں  
 کا اس طرح یا ہمی اتحاد دراصل ایک عالمگیر انانی اتحاد کا پیش خیجہ ثابت  
 ہوتا ہے ۔ اس لئے اقبال اس آفاق کی پیغایوبی نوع ان ان کی محبت  
 پر مکھتے ہوئے کہتے ہیں ۔

نہ راب روح پر وہ ہے محبت نوع انسان کی  
 سکھایا اس نے مجھ کوست بے چاہم و سبو رہتا  
 اسی محبت کو اقبال لگانے پسند میں ایک طرح کے سیاسی تصور میں حل

کو دیتے ہیں۔ بسی نوع انسان کی یہ محبت رفتہ رفتہ خالص محبت اور مقصود بالذات محبت بن جاتی ہے جو اقبال کے نزدیک تاریخ کی تمام غلط کاریوں کا علاج ہے۔

محبت ہی سے پائی ہے شنا بیمار قوموں نے کیا ہے اپنے نخت خفتہ کو بیمار قوموں نے یہ جذبہ محبت ایسا ہمہ گیرا در آفاقی نزعیت کا ہوتا ہے کہ یہ انسان کے سیاسی اور ذہنی تصورات پر بھی ہادی ہو جاتا ہے۔ اقبال غلامی کا اصل سبب یہی تفرقہ کو بتاتے ہیں کیونکہ ان کے نزدیک اس تفرقہ ہی سے سامراج کی جڑیں مصبوط ہوتی ہیں جبکہ محبت اس نفاق اور غلامی کی ترکیبیں کو توزیت ہے۔

جو تربیت سے تو آزادی ہے پوشیدہ محبت میں

خزانی ہے۔ پر بیشتر نہیں۔

اس نظم میں اقبال نے محبت کے آفاقی تصور کے خلاصہ اپنائی فہرست و عمل بھی پیش کیا ہے ان کا عتییدہ تھا کہ حرکت عمل سے ہی انسان اپنی قوم کو خوش حال بنانے اور اسے یام غونج پر پہنچانے کے لئے بڑے بڑے کارہائے نمایاں انجام دے سکتا ہے۔

اقبال کی نظم "ترانہ مہدی" کو وہ مقبولیت حاصل ہوئی جو شاید ہی کسی دوسری نظم کو ہوئی ہو۔ قومی گیت کی حیثیت سے بھی اسے

خاں اہمیت حاصل ہے اور اسکی حیثیت سے یہ جھٹی بڑے عام دنخاں نامہ و  
جہاں سب کی زبانوں پر جاری ہے۔ یہ ترانہ اقبال نے سلسلہ اشعار میں لکھا  
تھا۔ ان کی یہ نظم ان کی حب الوطنی کی آئینہ دار ہے۔ اس میں مقصودیت  
اور شعریت کی حدیں ملتی ہیں۔ اس شعر میں اقبال نے ہندوستان کو سارے  
جہاں سے اچھا مانا ہے۔

سارے جہاں سے اچھا ہندوستان بھارا  
ہم بلکلیں ہیں اس کی یہ گلستان ہمارا

اس نظم میں اقبال کے جغرافیائی و ملکیت کے جذبہ کی شدت  
اور والہانہ محبت کی کار فرماں ملتی ہے۔ اقبال کا یہ قومی ترانہ ہندوستانی زبانوں  
کی قومی شاعری کے اعلیٰ ترین نمونوں میں شمار ہوتا ہے۔ ہندوستانی زبانوں کے  
مشہد شاعروں اور ادیبوں نے اس بات کو تسلیم کیا ہے کہ ہندوستان کی  
کسی بھی زبان میں خواہ وہ بینگانی ہو یا مراثی۔ تجھرائی ہو یا ہندی اس  
درجہ کا شدید قومی احساس نہیں پایا جاتا۔ یہی وجہ تھی کہ بھائی اور  
زبان کے اردو زبان میں نظم لکھا ہوا اقبال کا یہ قومی ترانہ حیدر جہد  
کمزادی کے طبیل عرصہ میں کمزادی کے سر فردوں اور  
تساویوں کے دلوں کو گراما تارہا۔ جغرافیائی حب الوطنی  
کا جذبہ جب اقبال کے دل میں شدث

اختیار کرتا ہے وہ یہ اختیار کہہ اٹھتے ہیں ہے

پر بہت وہ سب سے اونچا ہے ایسے آسمان کا

وہ ستری ہے ادا وہ ہمارا ہے ایسا

ہندوستان سے اقبال کی بھی دلستگی تھی جس کی بنا پر وہ اس نظم میں کسی اور نہیں کا حاذ کر کرنے کے بجائے اب پروردگار سے مخالف ہے یہیں۔ یکیوں نکر اسکا نزدی سے ہندوستان کی قدیم تہذیبی روایات والیہ ہیں ہے

اے کب پروردگار کا وہ دن یہیں یاد تھا کو

اتم اترے کنارے جب کارواں ہے ایسا را

اقبال کا عقیدہ ہے کہ نہیں کو سیاست سے الگ ہونا چاہئے اور قویت کی بیباوری نہیں پر ہنس بلکہ دلن پر ہونی چاہئے۔ ان کا یہ واقعی عقیدہ مذکورہ نظم میں نمایاں ہے ہے

نہیں سکھاتا آپس میں بیرون رکھنا

ہندوی میں ہم دلن پر ہے ہندوستان ہمارا

اس نظم میں شاعر کے دل سے حب دلن کے شعلے اٹھتے اور ہر درد مذہ دل کو گرتے ہوئے نظر کرتے ہیں۔ حب الوطنی کے جذبہ کی وجہ سے اس میں سوز دگداز کی کیفیت بھی پیدا ہو گئی ہے خصوصاً آخری صفحہ ع

معلوم کیا کسی نو درد نہیں ہے ایسا را

یہاں لفظ "کسی" نے سوز دگداز کی کیفیت میں کافی اضافہ کر دیا۔

”ترانہ ہندی“ کے بعد جو قومی نظم ملی ہے وہ ہندوستانی پچھوں کا قومی گیت ہے۔ یہ دراصل وطن کی محبت کا راگ ہے۔ اس نظم میں اقبال نے اس امر کی وضاحت کی ہے کہ ہندوستان میں بہت سے فرقے اور مذاہب میں اور یہ سب ملک کی ملکی وحدت میں انتشار پیرا نہیں کرتے بلکہ رنگارنگی پیدا کرتے ہیں۔

چشتی نے جس دیں میں پیغام حق سنایا  
 نائج نے جس میں میں وحدت کا گیت گایا  
 تاتاریوں نے جس کو اپنے وطن بنایا  
 جس نے حجازیوں سے رشت خوب چھڑایا  
 میرا وطن وہی ہے میرا وطن وہی ہے  
 یہ نظم اس سرزمیں سے متعلق ہے جہاں سے دنیا نے وحدت کی کئے  
 سنی تھی اور سرور کائنات رسول مقبولؐ کو ٹھنڈی ہوا آئی تھی  
 وحدت کی کے سنی تھی دنیا نے جس مکال سے  
 میر عربؐ کو آئی ٹھنڈی ہوا جہاں سے  
 اقبال کو ہندوستان سے بے پناہ محبت تھی اسکی وجہ سے انہوں نے حضرت نوحؐ کی کشنا  
 کو محیا کوہ ہمالہ پر ہی لاٹھیرا یا ہے  
 بندے کیلئے حس کے پرست جہاں کے سینا  
 نوحؐ بھی کا ٹھیرا آگر جہاں سفیت

اقبال کی نظرم "نیا شوالہ" چو جب الوطنی کے جزیات سے پڑھے اسی دور سے متعلق ہے۔ ان کی قومی شاعری کا سب سے بڑا محکم جذبہ اور سب سے اہم موضوع "اتفاق" ہے اور "نیا شوالہ" اتفاق کے موضوع پر ان کی بہترین اور دلکش ترین نظم ہے۔ اقبال کی قومی شاعری کا نقطہ عرض اسی نظم میں ملتا ہے۔ کیونکہ اسی نظم میں انہوں نے ہندوستانی سیاست کا یک قومی نظریہ کا تصور پیش کیا ہے جو اُن زمانے کی سیاست میں ایک اچھوتا خیال تھا جس کو آگے پیل کر انہوں نیشنل کانگریس کے صاحب فکر رہنہ والوں نے آگے بڑھایا جن میں خصوصیت کے ساتھ ہبھاتا گاہدھی اور شہزاد جواہر لال ہنڈ قابل ذکر ہیں۔ یہ نظم اقبال کے پہلے دور کی تمام نظموں سے اس لحاظ سے جمیاز ہے کہ اس میں قادر تشبیہات پر خاص اور پر جوش اور کھا مورخ اور دلکش اندانہ بیان پایا جاتا ہے۔ اس نظم میں شاعر نے اپنی تمام شاعرانہ قوتوں کو صرف کرتے ہوئے وطن کی غلطت کا نقش دلوں پر قائم کرنے کی کوشش کی ہے۔ یہ پوری نظم انھیں جزیات کی منظر ہے جن سے وطن پرستی کی ترغیب ملتی ہے اور تنگ نظری کی تزوید ہوتی ہے اس نظم کے تعلق سے یہ کہا جا سکتا ہے کہ یہ شاعر کے انتہائے کمال کا مکونہ ہے۔

یوں تو اقبال نے ہندوستانی اتحاد اور جب وطن کے موضوع پر متعدد تقطیعیں لکھی ہیں لیکن "نیا شوالہ" ان تمام نظموں میں بھی علیحدہ اور جمیاز

مقام رکھتی ہے۔ وہ چیز جو اس کو تمام نظلوں سے ممتاز کر دی جائے وہ اس کی زبان ہے۔ اقبال نے ہندو مسلم اتحاد کے موصوع کے لحاظ سے ہندی الفاظ جس خوش اسلوبی بوجبتہ اور بے تکلفانہ انداز سے استعمال کئے ہیں وہ اپنی مثال آپ ہیں۔ چونکہ اس نظم کا موصوع ہندو مسلم اتحاد کی تلقین ہے اس لئے اقبال نے ہندستان میں بننے والے ایک اہم طبقے کے نمائندے پر محض کو خطاب کرتے ہوئے دراصل تمام ہندوستانیوں کو اپنا محب نیایا ہے۔ اقبال کے نزدیک ہندوستانیوں کے فرقہ دارانہ اور طبقہ داری اختلافات، اس روشن خیالی کے دور میں اس قدر پوشیدہ ہو گئے ہیں کہ انھیں مزید بست بنا کر پوچھنا مادل کے سواد اور کچھ نہیں۔ کیونکہ جب ایک طبقہ دوسرے طبقہ کے خلاف لفڑ کے جذبات کی نشوونما کرتا ہے تو اس کے رد عمل کے طور پر دوسرے طبقہ میں بھی اس قسم کے احساسات پیدا ہوتے ہیں جس کا نتیجہ سوائے جنگ و جدل کے اور کچھ نہیں۔

ایپوں سے بھر کھنا تو نے بتوں سے سیکھا

جنگ و جدل سکھایا داعظ کو بھی خدا نے

اور ان کے اس طرز عمل سے عہدوں کی وہ روشن خیال نسلی بھی بیزار ہے جس کا مقصد یہ ہے کہ تاریخ کی غلط کاریوں اور فرقہ دارانہ خیالات کو دور کر کے امن و بھائی چاگی کی فضاء پیدا کریں۔ اس نظم میں اقبال کا وہ آناتی

لکھوڑ مجت اپنی پوری آب و تاب کے ساتھ موجود ہے جو محض ان کی  
قومی شاعری کی خصوصیت نہیں بلکہ آگے چل کر یہ پیامِ اقبال کا ایک  
جز لا یہنگ بنا جاتا ہے۔

ہر سخ اٹھ کے لگائیں منزدہ سچے سچے  
سارے پچاریوں کو مے پیت کی پلا دیں  
بھگلتی بھی شانستی بھی بھگتوں کے گیت میں ہے  
دھرتی کے باسیوں کی محنتی پریت میں ہے

مذکورہ اشعار سے کیمیرا در بھگلتی تحریک کی کوشش اتحاد کی طرف واضح  
اشارہ ملتا ہے۔ اس پوری نظم پر کیمیرا در بھگلتی تحریک کا اثر نمایاں  
ہے خصوصاً ان مترحک اشعار میں جن کا ذکر عزیز احمد نے اپنی کتاب "اقبال  
نئی تشكیل" میں کیا ہے جبکہ ایک شعر یہ ہے

زنان ہو گلے میں تبیع ہاتھ میں ہو  
یعنی صنم کدے میں شانِ حرم دکھا دیں

علیہ عزیز احمد نے اس پوری نظم پر بھگلتی تحریک کے نمایاں اثر کا اعتراف کیا  
ہے۔ اس اعتبار سے یہ کہا جا سکتا ہے کہ آخری شعر زیرِ بحث بندوں  
کی پامالی یا سکل نہیں کرتا کیونکہ بھگلتی تحریک بنیادی طور پر دو حصوں

لئے اقبال نئی تشكیل" از عزیز احمد

میں تقیم کی جا سکتی ہے۔ ڈاکٹر محمد حسن بھٹکی تحریک کے متعلق لکھتے ہیں۔

”ان کو ہم بنیادی طور پر دو حصوں میں تقیم کو سمجھ سکتے ہیں۔ ایک وہ لوگ جو معبود حقیقی کا تصور کسی مادی پیکر کی شکل میں نہیں کرتے اور اسے ایک نور جسم قرار دیتے ہیں جس کی کوئی شکل و صورت نہیں۔ انھیں ہندی میں زگن دار کا فلسفہ قرار دیا گیا۔ دوسرا سلسلہ ان لوگوں کا ہے جو معبود حقیقی کو کسی نہ کسی مادی پیکر میں دیکھتے ہیں۔ اس کی شکلیں اور نام مختلف ہو سکتے ہیں مگر وہ دراصل اس جلوہ اذل کے مختلف روپ ہیں۔ اس فلسفہ کو ہندی ادب میں مکن واد کا نام دیا گیا ہے۔“

اس اقتباس کی روشنی میں یہ شیخہ اخذ کیا جا سکتا ہے کہ آقبال اس تحریک کے فکری اور تہذیبی پیش منظر سے دافق تھے۔ انہوں نے ان دونوں فلسفوں کو باہم مربوط کر کے ایک ایسا مجموعی تاثر قائم کرنے کی کوشش کی جس کی مدد سے ہندستان کے مختلف ملیقات کے مابین اتحاد اور بھیستی کی خضاد پیدا ہو سکے۔

اقبال کی قومی شاعری کا دوسرا دور ۱۹۰۵ء کے بعد سے  
دوسرے دور شروع ہوتا ہے جبکہ انہوں نے حصول اعلیٰ تعلیم کے لئے انگلستان  
کا سفر کیا۔ اقبال کا یہ سفر یورپ ایک صاحب فکر نوجوان کا سفر تھا جس کی  
بے تاب روح زندگی کی حقیقتوں کو پالینے کے لئے بے چین و مضطرب  
تھی۔ جب اقبال نے انگلستان کا سفر کیا تو اس وقت ان کی بیعت اور  
سیرت میں پختگی آچکی تھی۔ اور وہ ملک کی حالت سے واقف اور زانے  
کے تیور پہچان پکے تھے ۱۹۰۵ء میں دل میں حبِ ولن کی کوئی ہوئے  
اقبال انگلستان پہونچے۔ قیام یورپ کے دوران اقبال کو یورپ کی مختلف  
قوموں کی بانیات قابوں کا قریب سے مشاہدہ کرنے کے موقع مانگا۔  
اس زمانے کے کلام کے پڑھنے سے واسیں ہوتے ہیں کہ نئے مشاہدات اور  
حیالات نے ان کے دل میں ایک جوشِ تلاطم پیدا کر رکھا۔ ان حیالات  
کو انہوں نے اپنی نظم "شیخ عبد القادر" کے نام میں ظاہر کیا ہے۔ جو یورپ  
میں ان کے ہم سفر اور ہم مشرب تھے۔ اس نظم میں اقبال خود عامل ہزنا پا ہے  
یہ اور دمروں کو عمل کرنے کی تلقین کرتے ہیں۔ اقبال نے یورپ کے  
منفی اور مشبیت اقدار کا سطح کیا۔ حسی سے نظر میں وسعتِ فکر میں گہرائی  
فتن میں ہمہ گیری اور جدید و قدیم میں اسلوب ارتباط کا اضافہ ہوا۔ اور  
ان کی قومیت کا تصور بھی اتنا دسیع ہو گیا کہ لوگ غلط فہمیوں میں مبتلا  
ہو گئے۔ آئی وجہ سے وہ کہتے ہیں۔

زادہ تنگ نظر نے مجھے کافر جانا  
اور کافر یہ سمجھتا ہے مسلم ہوں میں

انگلستان کے قبیام کے اور بعد کے نہاد نے کے کلام سے دو باتیں واضح ہوتی ہیں جن سے ان کے خیال میں انقلاب پیدا ہوا۔ ایک تو یہ کہ یورپ کے جدید ملکوں کا طسم ان کی نظر وہ میں مخصوص مکملی کے حالے زیادہ حقیقت نہیں رکھتا جو خود غرضی اور خود پرستی پر مبنی ہے اور بینی نوع ان کے حق میں مضر ہے۔ مغربی ملکوں پر اقبال نے اپنے اشعار میں بڑی کاری مزرب لگائی ہے۔  
ان کے یہ اشعار مقبول خاص و عام ہو گئے ہیں ہے

دیوارِ مغرب کے رہنے والا نہ دلائلیستی دکان نہیں ہے  
کھرا جسے تم سمجھو رہے ہو وہ اب تر کم عجیار ہو گا  
تمہاری تہذیب اپنے خنجر سے آپ ہی خود کشی کرے گی  
جو شاخِ نازک پر آشیانہ بنے گا، ناپامدار ہو گا!

دوسرے وہ یورپ کی وطنیت اور قوم پرستی کے نظر یہ سے سخت بیزار ہیں اور ان کی تنگ نظری اور خود غرضی کو دنیا کے لئے ہمک کہتے ہیں یہ ایک حقیقت ہے کہ غلیم شاعری ساری انسانیت کے لئے ہوتی ہے چونکہ اقبال ایک عظیم شاعر تھا اس لئے ان کی قومیت کا تصور بھی محدود نہیں رہا بلکہ وہ ساری انسانیت کے لئے ہو گیا ہے

حروف بدر ابہ لبے آورد ان خطاء است  
کافر دہومن سہبہ خلق خدا است

اقبال کے کلام میں یہ دسعت اسی لئے پیدا ہوئی کہ اب وہ قومیت و دلینت  
کے سازگر توڑگر عالمیت اور مین الاقوامیت کے لئے نفعی سنا تے لگے۔ یہ تو کہ وہ ہمیں  
چاہتے تھے کہ ہندوستانیوں کی آنکھوں پر وطنی تعصیب کی پڑی یہندھی رہے۔۔۔  
ذہنی سفر کے کسی دور میں بھی اقبال حب الوطنی یا ارض ہند کی محبت سے بے گناہ ہیں  
رہے۔ ان کے افکار میں دلن سے محبت ایک فطری چیز ہے۔ ڈاکٹر  
غلام عمر خاں اس سلسلے میں تھختے ہیں۔

”حب دلن اور دلن سے والہانہ دالیستگی کے نقوش  
اقبال کی شاعری کے ہر دور میں شلتے ہیں لیکن اب  
وہ حب دلن کے جذبہ کو ایک وسیع تر پیش منتظر  
میں دیکھتے ہیں۔ یہ ایک غیظہ عالمی مفکر کا نقطہ نظر  
ہے جو ساری نوع انسانی کے غیظہ مسئلہ کو اپنا مسئلہ  
سمجھتا ہے۔ دلن سے محبت بھی، اس کے دل میں  
پی جگہ اور اپنا مقام رکھتی ہے باہمی اسی طرح  
جیسے والدین سے محبت، اور زن و فرزند  
سے محبت کا جذبہ لیکن یہ جذبہ، ساری  
نوع انسانی سے اس کی محبت کے جذبے

سے متعادم نہیں ہوتا اور نہ اس کی راہ میں حائل  
ہو سکتا ہے۔

اقبال کے ہال و طبیعت کا وہ مفہوم نہیں جو عام طور پر مستعمل ہے۔ ان کے ہال و طبع اور متوطن کی حیثیت نہیں اور درخت کی نہیں۔ درخت نہیں میں پیوست رہتا ہے اور زمین ہی کو فائدہ پہنچاتا ہے اور زمین ہی کا ہو کر رہتا ہے۔ اقبال کے ہال و طبع اور متوطن کی حیثیت مشرق اور آفتاب کی ہے۔ آفتاب کسی مقام سمت یا جہت کا پابند نہیں ہوتا بلکہ وہ پورے عالم کو منور کرتا ہے۔ اگر چہ وہ مشرق سے طلوع ہتا ہے

گھر از مشرق پر آید آفتاب

باجبلی ہائے شوخ دبے حباب

”اتفاق“ جیسا کہ پچھلے ادراق میں ذکر کیا گیا ہے اقبال کی توی شاعری کا اہم موضوع ہے۔ اس اتفاق کی اصلی بنیاد نوی انسان کی محبت پر ہے اور اس موضوع پر اقبال نے متعدد اشعار نظر کئے ہیں۔ یہی نوی انسان سے ان کی یہ شیفتگی، محبت اور احساس اخوت نے ان سے وہ نظیں کھلائیں جو قوم پستی کا رہ ہیں۔ لیکن چند ہر دھنی دوستی کی خد نہیں۔ اس کے ثبوت میں بہت سی مثالیں پیش کی چکتی ہیں۔ لیکن

اس حقیقت کا سب سے موثر اور دلکش انہار "حرب کلیم" کی ایک مشہور نظم "شعلہ امید" میں ہوا ہے۔ یہ دراصل فون لیفیفہ میں زندگی کا ایک نیا پیغام اور ایک نئی امید ہے۔ اس شعاع کا رخ ہندوستان کی جانب ہے۔ مثلاً دو شر ملا خطرہوں ہے

چھوڑوں گی نہ میں مہند کی تاریک فقار کو  
جب تک نہ اُسیں خواب سے مردان گرائ خراب  
خادر کی امیدوں کا یہی خاک ہے مرکب  
اقبال کے اشکوں سے یہی خاک ہے سیراب

اقبال نے اپنی شاعری میں بلا قید مذہب و ملت ہندوستان کی عظیم المرتبت شخصیتوں کا بھی تذکرہ کیا ہے جو اپنی سیرت و کردار کے اعتبار سے اثاثی اقدار کے حامل تھے ہے

اس خاک سے اٹھے یہی وہ غواص معانی

جن کے لئے ہر بھر پر آشوب ہے پایا جائے

ان عظیم شخصیتوں میں سوامی رام تیرتھ، جیامتا بدھ، راجھندر جی، گورناتک دشما میریا (شیرجی ہمارا نج) بھرتی ہری، غنی کاشمیری، غلام قادر یوں اور پیوسلطان کے نام خصوصیت سے قابل ذکر ہیں۔

ہندوستانی قومی پس منظر سے اقبال کی گہری والستگی ان کی نظم "سوامی رام تیرتھ" سے ظاہر ہوتی ہے۔ اس نظم میں اقبال نے سوامی رام تیرتھ

کی خدمت میں خراج غقیدت پیش کیا ہے۔ وہ سو اسی جی کو قطرہ بے تاب  
کہتے ہیں کیونکہ رام تیر تھے ہر وقت خدا کو جانشکے نئے بے چین و بے قرار  
رہتے تھے۔ یہاں اقبال کا فلسفہ حرکت و عمل ظاہر ہوتا ہے۔ ان کے  
نزدیک اگر ان انسان حرکت و عمل اور جدوجہد کے تو اس کی قوم ترقی کر سکتی  
ہے حتیٰ کہ وہ خدا کو بھی پاسکتی ہے۔ یعنی اسی جدوجہد سے وہ اپنی منزل نقصود  
تک پہنچ سکتا ہے۔ اپنی منزل کو پانے کے لئے ان ان کو چاہئے کہ اس  
سے مسلسل میں اپنے آپ کو فنا بھی کرنا پڑے تو بخوبی تیار ہو جائے۔

وہ کہتے ہیں ہے

ہم بغل دریا سے ہے اے قطرہ بے تاب تو  
ہمے گوہر تھا بنا اب گوہرنا یا بے تو  
لئی مہستی اک کر شتمہ ہے دل آگاہ کا  
لا کے دریا میں نہ سا موتی ہے الا اللہ کا

اسی طرح نظم "رام" میں اقبال راجھندر جی کو  
خراج غقیدت پیش کرتے ہیں۔ راجھندر جی مہندوستانی تہذیب  
کا وہ عظیم نمونہ ہے جن کی تحقیقت پاکنہنگی، محبت، ایشار اور  
شجاعت کا ایک حسین امثراج تھی۔ (JOHN DOWSON) اپنے  
مقالات میں رقمطرات ہیں۔

"سنکرت کی قدیم رسمیہ نظم رامائن میں جو (۰۰۵۰) م

کی تصنیف ہے شاعر دالیکی نے رام کو ایک ایسے  
مشائی کمر دار کے رہب میں پیش کیا ہے جس کی  
عقلت، بہادری، ایثار اور اخلاق کا ہر ایک  
قائل تھا۔

جیکہ رام کی عظمت اور بہادری کا ہر ایک قائل تھا تو اقبال جیسے قومی  
شاعر اور مفکر اعظم رام کی عظمت سے کیسے انکار کر سکتے تھے لا محدودی  
سے اقبال کی عقیدت بلکہ والہانہ عقیدت کا یہ عالم کر دہ ان کو "امہنہ"  
اور "چراغِ ہدایت" قرار دیتے ہیں۔ وہ رام کو ہندوستانی تہذیب کے  
ایک عظیم النافع نوٹے کی حیثیت سے سر زمین ہند کے لئے باعث  
خوشی بھیتھے ہیں۔ اقبال کے نزدیک رام کی شخصیت ہندوستان کے لئے  
ماہیہ نہ ہے۔ ان کا یہ طرز فکر ان کی ہندوستانی تمدن سے گہری  
والستگی اور ان کی بے تعصی اور بیکھیتی پسند مزاج کا آئینہ دار ہے۔  
اقبال کی دسیع النظری اور پے تعصی کو بیان کرتے ہوئے خلیفہ عبدالحکیم  
لکھتے ہیں:-

"اقبال نہایت فراخ دنی اور دسیع المشربی سے

اس کا اقتدار کرتا ہے۔ اس کا دل نہ ہندوستان  
سے برداشت ہے اور نہ وہ ہندو قوم سے نہستے  
کرتا یا اس کی تحریر کرتا ہے۔

اقبال کا یہ انداز فکر کچھ کم اہمیت کا ماحصل نہیں کہ انہوں نے بلا مخاذ مذہب  
و ملت تمام مذاہب کے علمی اندازوں کے عظیم اور قابل تعریف کارناوں  
کو اپنی شاعری میں سراہا ہے۔ دوسری ملتوں کے مذہبی رہنماؤں کی آذلیں  
کو نہ اور متعصیانہ ملت پرستی کے سبب ان کے اہم کارناوں کو نظر انداز  
اور پرده پوش کر دینا اپنی پسند نہ تھا۔ یہی دھیرے کہ انہوں نے دوسری  
ملتوں کے دینی اور تہذیبی کارناوں کی بھی داد دی ہے۔ نظم "نام" میں  
انہوں نے سر زمین ہند کی عظیم المرتب شخصیت کو اس طرح خزان خیزیت  
پیش کیا ہے۔

ہے رام کے وجود پر ہندوستان کو نماز  
اپنے نظر سمجھتے ہیں اس کو امام ہند  
ہندوستان کا ایک اور اعلیٰ اتنی نمونہ گروناک کی شخصیت  
ہے جس کی "امداد مذہب تحریک" نے ہندوستانی تہذیب اور اقبال کے  
افکار پر گہرے نقوش ثبت کئے۔ چونکہ گروناک کا پیام ہندوستانی تہذیب

ادبی حزادج سے بہت زیادہ ہم کا بہنگ ہے اس لئے ان کا پیشہ مہدستانی تہذیب کی تاریخ میں ایک خوشنگوار مورثاتیت ہوا۔ اقبال کی نظم "نائک" اسی مورث کی طرف رہنمائی کرتی ہے۔ اس نظم میں گرونائک کے بارے میں "اقبال" کے چند بات اور خیالات قابل تحسین ہیں ہے

پھر اُسی اخسر صد اتو جید کی پنجاب سے  
ہند کو ایک مرد کامل نے جگایا خواب سے  
یہاں اقبال گرونائک کو "مرد کامل" سے موسوم کرتے ہیں اور وہ اس  
بات سے خوش ہیں کہ گرونائک نے اپنی تبلیغ کے ذریعہ اپنی ہند کو خواب  
غفتہ سے بیدار کیا۔ اور خود اقبال کی قومی شاعری کا مقصد بھی اپنی  
ہند کو خواب غفتہ سے بیدار کر کے اپنی حرکت و جہد و جید اور سچی مسلسل  
کی تلقین کرنا تھا۔

اقبال نے پردوخت کے زوال کو اپنی ہند کی لاپرواںی اور ناقدری  
کا نتیجہ قرار دیتے ہوئے اسی نظم میں ہبھا تمبا پردوخہ کی تعلیمات کے اس پہلو کو  
آشکار کرتے ہیں جو ذات پات کے غقیدے کی نفی کرتا ہے  
قوم نے پیغام گوتم کی ذرا پرداز کی  
قدر پہچانی نہ اپنے گوہریک دانہ کی با  
آشکار اس نے کیا جو زندگی کا راز تھا  
ہند کو لیں کن خیالی فلسفہ پر ناز تھا

بہ نہن سرشار ہے اب تک میئے پندار میں  
شمع گو تم جل رہی ہے حفل اغیار میں

اقبال کی قدیم ہندوستان سے روحانی دلچسپی اور دل استگی کا اندازہ اس  
بات سے بھی لگایا جاسکتا ہے کہ انہوں نے گوتم بدھ کے افکار عالیہ کو  
ایک سے زاید مقامات پر خزانہ عقیدت پیش کیا ہے۔ چنانچہ ”جاویدا“  
میں پیغام گوتم بدھ پر کچھ اس طرح لشونی ڈالی گئی ہے۔  
ہر حیدر از محکم دیا بندہ شناس گردد  
کوہ دھنرا و بحر دکر اس چیز سے نیست

ہندوستان کے ایک مقبول جماعت اور منفرد شاہزادی ہری  
سے بھی اقبال ممتاز تھے ”بھر تری ہری“ سے اقبال کی فطری عقیدت  
کا دلخیچ انہما را اس امر سے ہوتا ہے کہ انہوں نے اپنے مجموعہ کلام ”بال جیری“  
کا آغاز ”بھر تری ہری“ کے ایک شتر کے اس منظوم ترجمہ سے کیا ہے  
چھوٹی چھوٹی سے کٹ سکتا ہے ہمیرے کا چکو

مرد ناداں پر کلام نرم و نازک پے اثر  
اقبال نے اپنے مجموعہ کلام ”جادید ناہر“ میں واپی میور پیوسلطان کو ایک  
جانباز پاہی کی حیثیت سے یاد کرتے ہوئے ممتاز خوالم کی عظیم شخصیتوں میں  
ان کا شمار کیا ہے۔ اور اس کی نظم میں میور پیوسلطان کے بے شل چذبہ حریت اور  
ولمن دوستی کو خزانہ عقیدت پیش کیا ہے۔ مذکورہ نظم میں اقبال نے میور پیوسلطان

کی بار آفرینشی اور پھر اپنے جواب کی صورت میں جس سوز درد مندی سے  
ہندوستان کے روشنی ندال اور غمہ غلامی پر تبصرہ کیا ہے۔ اس میں خود  
اقبال کے حقیقی جذبات کی چھلک لمحتی ہے۔ ”جاوید نامہ“ کی نظم  
کے علاوہ اقبال نے ایک اردو نظم میں بھی پیشوں سلطان کو خزان محاسن  
پیش کیا ہے۔

”جاوید نامہ“ میں اقبال جعفر و صادق کو وطن اور آزادی وطن  
سے عذاری کے جرم میں ایک لرزہ دینے والے عذاب میں مبتلا دکھاتے ہیں  
جیسی جہنم کی آگ بھی جلانے سے نکال کر دیتی ہے  
جعفر از بگال و صادق از دکن  
نگ آدم نگ وین نگ وطن  
اقبال کی تفہیف ”پیام مشرق“ صرف کشیر اور ”بغی کاشیری“ کے  
ذکر سے بہریز ہے بلکہ اس میں ہندوستان کی غلامی پر بھی بہت سے اشعار  
ملتے ہیں جو اقبال کے جذبہ حب الوطنی کے منظہر ہیں۔ ”وھر ب کلیم“ کی  
محصری نظم ”گلہ ہما ایک شرم لاخڑہ ہوہے“

معلوم کسے ہند کی تقدیر کہا ب نگ  
بے چارہ کسی تاریخ کا تباہ بندہ نیکس ہے

یہ مجموعہ اقبال کی وفات سے دو سال قبل شائع ہوا تھا۔ مذکورہ نظم  
میں انہوں نے ہندوستانی قوم کو خطاب کرتے ہوئے ذلت آمیز غلامی

پر رضامندر ہے پر اس کی غیرت کو بڑے بھی موڑ انداز میں للا کا را ہے۔

”ار مقان حجاز“ اقبال کا آخری مجموعہ کلام ہے۔ اس مجموعہ کلام کی ایک ریاضی میں انہوں نے اپنے فلسفیانہ افکار کی روشنی میں مغربی تہذیب کی تعلیم کو ہندوستانیوں کی غلامی کا اصل سبب قرار دیا ہے۔

اس کتاب کی ریاضیات میں آنکھ انسانی کا ایک لامنا ہی جذبہ جانا و ساری نظر آتا ہے۔ عالمگیر محبت کا یہ جذبہ حب وطن کے کیف و سرستی سے لیریت ہے۔ ہندوستان کی غلامی کے اقبال کو محیثہ پریشان رکھا۔

ہزادی کا باب غلامی کی تفہیم کے پیش مکمل نہیں ہو سکتا۔ چنانچہ ان کی شاعری میں حتیٰ کہ اس آخری تصنیف میں بھی غلاموں کے رویوں، ان کے اعمال، ان کے خیالات اور غلامی کی نفیاں کے بارے میں جا بجا اشارے ملتے ہیں۔ غرض اقبال کی تمام تصانیف میں ان کی شاعری کی نہ کسی طرح سے ہندوستانیت کی خوشبو سے چھکتی اور جھکاتی رہی ہے۔ انہوں نے اپنے کلام میں متعدد مقامات پر اپنے ہندی ہوتے پر خخر کیا ہے۔ اقبال نے زندگی کا اصل محرك جذبہ خودی کو قرار دیا ہے۔ اور کہہ کر کہ کسی قوم کی تاریخ ہی اس کی اجتماعی خودی کو برقرار رکھنے کا وسیلہ ہو سکتی ہے۔ وہ اقوام میں الگ کہی آب دار اور زبردست خوری پیدا کرنا چاہتے تھے۔ ان کے نزدیک قوموں کا بُنا اور بُجھنا، ابھرنا، اور ڈوبنا، افزاد کا جامعہ اور جامعہ کا فردیں ملغم ہو جانا خودی کے اعتراف یا انکار ہیں جس سے ہے۔

اس دور میں قوم پرستی کے چیزیات نہیں بلکہ وطن دوستی اور  
میں الاقوامی سماج کا لصور نمایاں نظر آتا ہے۔ اقبال جب ۱۹۰۸ء  
میں یورپ سے لوٹنے تو قوم پرستی کے محدود نظریہ سے بیزار ہو چکے تھے۔  
ان کا ذہن تمام عالم کی دوستی اور محبہ ای چارگی پر کام کر رہا تھا جس میں  
ساری کائنات کے تمام اننوں کو خواہ وہ کسی جغرافیائی خطے سے تعلق  
رکھتے ہوں یا کسی نسل یا طبقہ سے متعلق ہوں سب کو زندہ بہتے اور بچانے  
بچوں کے یکساں موقع فراہم ہوں۔ قیام یورپ کے دوران سے ہی ان  
کے ارتقا نمایاں طور پر نظر آتا ہے۔ اقبال کے خیالات میں یہ القلب  
ایک بین حقیقت ہے جو ان کے اردو اور فارسی کلام اور اردو اور  
انگریزی نشریں ہر جگہ نمایاں ہے۔ اقبال کے افکار کی وسعت اور  
خیالات کے ارتھار اور القلب کی بنا پر ان کے بعض نقاد یہ تیجہ  
اخذ کرتے ہیں کہ اقبال اپنی زندگی کے ابتدائی زمانے میں وطن پرست اور  
وطن دوست شاعر تھے اور ۱۹۰۸ء کے بعد انہوں انسانی کے اصول پر  
مبنی ایک بین الاقوامی سماج کے لصور کے ساتھ ہی اقبال کی وطن دوستی  
اور ان کا جذب وطن ختم ہو جاتا ہے۔ یہی خلوص دل اور وسیع النظری  
سے فکر اقبال کا جائزہ لیا جائے تو اقبال جیسے وسیع القلب منکر پر یہ  
ایک اتهام ہے۔ شاعری کے ہر دور میں ان کا کلام خاک وطن سے ان کی  
غیریق محبت کی ترجیحی کرتا ہے۔ اقبال کے ہمہ کیر اسلامی نظریہ حیات کے

پیش نظر ان پر لگائے چانے والے فرقہ برستی کے الزام کو رد کرتے ہوئے مختصر مہر دا کلکٹر نے سلطانہ نہ لپٹے  
ایک انگریزی کمپنی BHAKTI CULT AND URDU POETS میں مختصر بیاناتی ہیں۔

" LAST BUT NOT LEAST OF THE CAMP-

MENT OF THE URDU POETS IS IQBAL-

BAL, WHOM SOME CRITICS CONDEMN

FOR BEING A COMMUNALIST. IT IS

S AID THAT TAGORE IMBIBED THE

INDIAN SPIRIT OF SYNCRETISM \*

WHEREAS IQBAL TRIED TO PURIFY

ISLAM FROM INDIAN INFLUENCE,

C, BUT IT IS NOT TRUE IQBAL

WAS A GREAT LOVER OF INDIAN

THOUGHT AND SPIRIT. HE EXTOLLED

THE INDIAN HEROES LIKE

SREE RAMACHANDRA AND SHRI

KRISHNA. ACCORDING TO IQBAL,

LOVE IS THE GREATEST

FORCE IN HUMAN LIFE, IN  
 HIS FAMOUS POEM "TARANA"  
 HE WRITES,

ذہب ہیں سکھا تا آپس میں بیس رکھنا  
 ہندی ہیں ہم دلکن ہے ہندوستان ہمارا

WE ARE ALL INDIAN AND  
 INDIA IS OUR NATIVE LAND, AT.

ANOTHER PLACE HE WRITES,

شہیدِ محبت نہ کا خرد عن زی  
 محبت کی رسمیں نہُر کی نہ سازی

lovers martyrs of no  
one communion are  
counted" ملائکہ

اس طرح اقبال اپنے ابتدائی دور کی شاعری میں یعنی ایک قوم  
بہت شاعر تھے۔ اور اس دور میں انہوں نے انگریزی سامراج کے خلاف  
ہندوستانی قوم کو بیدار کرنے کے لئے اس نظریہ کا سہارا لیا اور قوم کے افراد  
یہ اتحاد اور ہم آہنگی پیدا کرنے کی تلقین کی۔ ابتدائی دور کی تمام تلقینیں  
ان کی قوم پرستی کے جذبہ کی ترجیحی کرتی ہیں۔ اقبال پر قوم پرستی کے محدود  
نظریہ کی حقیقت اس وقت آشکار ہوئی۔ جب وہ اعلیٰ تعلیم کی غرض  
سے یورپ پہنچے۔ یورپ میں انگلستان، جرمنی، فرانس، اٹلی اور دوسرے  
مالک میں بھی انھیں قیام پذیر ہونے کا موقع ملا۔ اس بعد ان انہوں نے  
دیکھا کہ یورپ میں بنسنے والی یہ چھوٹی چھوٹی قومیں چوائیں پہنچنے تہذیب دن  
کے اختیار سے بڑی حد تک ایک ہی قسم کی طرز زندگی کی عادی ہیں لیکن  
بھی نظریہ حیات نے انھیں ایک دوسرے کا دخن نہیں دیا وہ قوم پرستی کا  
نکریہ ہے۔ ہندوستان میں رہ کر قوم پرستی کے نظریہ کی حقیقت کو سمجھنا اتنا

آسان نہ تھا لیکن یورپ میں اقبال نے اس نظریہ کے پورے پورے اثرات کا مشاہدہ کیا۔ اس کے بعد اقبال متعلق طور پر قوم پرستی کے چہلک شاعر کے خلاف تلقین دینیت کرنے لگے۔ اور آخر وقت تک وہ اس چہلک نظریہ کے اثرات کو بے نقاب کرنے رہے۔ چنانچہ ان کے پہلے مجموعہ کلام "بانگ درا" میں شامل ایک نظر "طنیت" ان کے اس روحانی غمازی کرتی ہے۔

اقوام جہاں میں ہے رقابت تو اسی سے  
کسی بھر ہے مقصود تجارت تو اسی سے  
خالی ہے صداقت سے یاست تو اسی سے  
کمزور کا گھر ہوتا ہے غارت تو اسی سے  
اقوام میں مخلوق خدا یعنی ہے اس سے  
توہیت اسلام کی حیثیت کیتی ہے اس سے  
وطن دستی وطن کی محبت کا فطری جذبہ ہے جو ہر انہیں پایا جاتا ہے  
لیکن اقبال میں یہ جذبہ بدرجہ اہم موجود تھا اور اس کی ترجیح ان کے کلام میں ایجاد تنا انتہا پائی جاتی ہے۔ اقبال کا سفر یورپ ان کے انکار میں پیدا ہی کا بیان ہے۔ اسی سفر کی وجہ سے ان کی قومی شاعری دوادوار میں مشتمل ہو گئی ہے۔ بقول اقبال۔

وہ اصل شاعری روح کی شاعری ہے اور وہ  
ساری دنیکے لئے ہوتی ہے۔

ان کا یہ قول خود اجھیں پر صادق آتا ہے کیونکہ ان کے دوسرے دور کی شاعری میں اتنی دسحت پیدا ہو گئی کہ وہ ساری دنیا کے لئے مشعل راہ بن گئی۔

ان کا مخاطب دنیا کا ہر فرد لشکر ہے ہر دہ شخچ ہے جو سینے میں ایک مضطرب دل، ایک بے قرار آرزو رکھتا ہے، جو جسم جو حقیقت میں سرگم عمل رہ کر اپنی زندگی کو حیات تازہ بخشنے کا ممکنی ہو۔ اور وہ ہر اس قوم سے مخاطب ہوتے ہیں جو دنیا میں اپنے وجود کو پر قرار کھانا چاہتی ہے۔

”مانگ درا“ کی نظم ”پیام عشق“ میں اقبال اپنی قوم سے مخاطب ہو کر کہتے ہیں کہ اب وہ زمانہ نہیں کہ عاشق (عاشق وطن) صحرا میں چاکر تھہائی میں زندگی گزارے۔ موجودہ حالات کا تھا ضرر یہ ہے کہ جو مم کی خدمت میں اپنی زندگی بس کر دا اور جس طرح شمع خود فنا ہو جاتی ہے لیکن مخلل کو منور کر دیتی ہے۔ اسی طرح تم بھی اے اہل وطن! اپنی زندگی قوم کی فلاج و بہبود کے لئے وقف کر دو۔ یاد رکھو افراد کا وجود مجازی ہے یعنی غیر حقیقی ہے اور قوم کا وجود حقیقی یعنی اصلی ہے۔ افراد کی مستی اور غرست، قوم کی لقا اور خست پیغمبر ہے اگر قوم کمزور ہو گئی تو افراد کبھی طاقتوں نہیں ہو سکتے۔ اس لئے ہر فرد کو لازم ہے کہ وہ اپنی زندگی قوم کے لئے قرار دے۔ فرقہ وارانہ خیالات کو دور کر کے قوم کی محبت سے لپٹے دلوں کو محورے اسی نظم کے آخری شعر میں مسلمانوں کو بیت پستی سے داں پہنچا کر مدنیہ منورہ کی راہ لینے کی تلقین اس طرح کرتے ہیں ہے۔

یہ ہند کے فرقہ ساز اقبال آذری کر رہے ہیں گویا  
بھائی کے دل میں بتوں سے اپنا غیار را ہجماز ہو جا  
جس طرح اقبال نے اپنے دل میں ہندوستان کی ان مصوں میں پرستش نہیں کی  
کہ صرف ہندوستان ہی کو سب کچھ سمجھ لیا ہو باکل اسی طرح اپنے اسلامی فکر  
کے باعث ایسا بھی نہیں کیا کہ صرف کسی ایسے اسلامی ملک یا حجاز ہی کو مرکز  
دل و نگاہ قرار دے دیا ہو۔ ان کے ہال ایسے متعدد اشعار بھی نہیں گے جن  
میں انہوں نے علاقائی عدم دلستگی کی تلقین کی ہے۔

تو ابھی رہ گزر میں ہے قید مقام سے گزر  
مصر و حجاز سے گزر، پارس و شام سے گزر

”بانگ درا“ کی ایک نظم ”آن تاب صبح“ کے اس شعر سے بھی  
اقبال کی بے پناہ و بیع النظری عیاں ہوتی ہے جس میں وہ بھی نوع ان کو  
اپنی قوم اور ساری کائنات کو اپنا دل کہتے ہیں ہے

بستر رنگ خصوصیت تھوہ مسیری زبان

نوع ان کوں قوم ہو مسیری دل میرا جہاں

مذکورہ شعر میں اقبال نے ساری دنیا کو اپنا دل کہا ہے لیکن اس کیا وجود خاک دل میں  
سے والہانہ دلستگی اور محبت کا الہماں دل بلاد اسلامیہ میں ہوتا ہے۔ اس میں  
انہوں نے ہندوستان کو قومیت اسلام کرنے والے فارس و شام پر خوبیت

دل کہے ہے

ہے اگر قومیتِ اسلام پا بسید مقام  
ہند سی بنیاد ہے اس کی نہ فارس ہے زشام  
اتیال ایک ایسے مٹا لی معاشرے کو اہمیت دیتے ہیں جو آج سے چودہ سال قبل  
عرب کے ریگستانوں میں عالم وجود میں آیا تھا حسین میں خلیفہ وقت حضرت عمر فاروق  
جیشی غلام حضرت ملائیشیو "یا سیدی" کہہ کر مخاطب کرتے ہیں اس معاشرے نے  
لیکھا اور تمدیں کے جو معیار پیش کئے تھے وہ اتیال کے نزدیکِ النایت کے اصل  
لقب العین کی حیثیت رکھتے تھے۔ ایک جگہ وہ دلن سے متعلق ایسے  
خلالات کا اظہار کرتے ہیں وہ

نزاں سارے جہاں سے کو عرب کے میار نے بنایا  
بنایا ہمارے حصہ ای ملت کی اتحادِ دلن نہیں ہے  
اپنی عمر کے آخری ایام میں بھی اتیال کو اپنے دلن سے جو محبت تھی اس کا اندازہ  
ان کے اس بیان سے ہوتا ہے جو انہوں نے مولانا حسین احمد دنی سے دلخیست کے مسئلے پر فتنگو  
کرتے ہوئے دیا تھا۔

"ہم سب ہندوں اور ہندی کہلاتے ہیں کیونکہ ہم کو ارض کی اسی حصہ  
میں بودو یا ش رکھتے ہیں جو ہند کے نام سے موجود ہے ہر ایک  
فطی طور پر پی جنم یومی سے محبت رکھتا ہے اور بقدر اپنی باد کے  
اس کا نئے قربانی کرنے کو تیار رہتا ہے دلن کی محبت ایکان کا ایک  
فطی جذبیہ ہے یہی پر دش کے لئے اثاثات کی کچھ مزدروت ہیں ۴

انسان بکلام

## ہمالہ

اے ہمالہ! انسے فضیل کشور ہندوستان! چوہتا ہے تیری پیشانی کو چھک کر آہل  
 تجھ میں کچھ پیدا نہیں دیرینہ روزی کے نشان! تجوہ مل ہے گردشِ شام و سحر کے درمیاں۔  
 ایک جلوہ تھا کلیم طور پر بینا کے لئے  
 تو سچالی ہے سراپا حشم بینا کے لئے  
 استھانِ دیدہ ظاہر میں کو ہستاں ہے تو پاسیا اپنا ہے تو دیوار ہندوستان ہے تو  
 مطلعِ اولِ فلکِ حس کا ہو وہ دیوال ہے تو سوئے خلوتِ گاہِ دلِ دہن کشِ انسان ہے تو  
 برف نے باندھی ہے دستارِ فضیلتِ تیرے سر  
 خندہ زن ہے جو کلاہِ ہر عالم تا پر

تیری ہم رفتہ کی اک آن ہے عہد کہن  
وادیوں میں ہیں تیری کالی گھٹائیں خیر زن  
چوٹیاں تیری تریا سے ہیں سرگرم سخن  
تو زمیں پر اور پہنائے خلک تیرا وطن  
چشمہ دامن تیر آئینہ رسیال ہے  
دامن مونج ہوا جس کے لئے رو مال ہے

اب کے ہاتھوں میں رہوار ہو کے واسطے تا زبانہ دے دیا برقی ہم کو ہسار نے  
اے ہملا کوئی بازی گاہ ہے تو بھی جسے دست قدرت نے بنایا ہے غامر کے لئے  
پائے کیا فرط طب میں جھومنتا جاتا ہے اب  
فیل بیٹہ بخیری صورت اڑا جاتا ہے اب

جنیش مونج نیم صبح گھوارہ ۔ تی جھومنتی ہے نہ دہستی میں ہر گل کی کلی<sup>و</sup>  
یوں زبان پر گستے گوپا ہے اس کی خاشی دست گلھیں کی جھٹک میں نہ نہیں دیکھی کبھی  
و کہہ رہی ہے میری خاموشی ہی افاذ مبرا  
یعنی خلوت خانہ قدرت ہے کاشانہ مرا

آتھےندی فراز کوہ سے گا تی ہوئی کوثر دینیم کی موجوں کو شرماتی ہوئی  
آئینہ ساشاہد قدرت کو دکھلاتی ہوئی سنگ رہ سے گا ذیحتی گاہ تکرا تی ہوئی  
چھپڑتی جا اس عراق دلشیں کے ساز کو  
لے سافرا دل سمجھتا ہے تیری آواز کو

یہی شب کھوتی ہے آکے جب زلفِ رسا  
 دامنِ دل پختختی ہے ابشاروں کی صدای  
 وہ خوشی شام کی جس پر تکلم ہوتا  
 دہ درختوں پر تفکر کا سماں چھایا ہوا  
 کا نیتا پھر تلے ہے کیا زنگِ شفقت کہ سار پر  
 خوشنما لگتا ہے یہ غازہ تیرے رخسار پر  
 ہے ہمارے اداتاں اس وقت کی کوئی سنا  
 مسکنِ آبائے انساں جب بنا دا من ترا  
 پچھوڑتا اس پر صھی سادی زندگی کا ماجرا  
 داعِ جس پر غازہ زنگِ تکلف کا نہ تھا  
 ہاں رکھا دے اس تصور پر اپھر وہ صیع و شام تو  
 دوڑ سمجھی کی طرف لے گردش رایا م تو

### صدر اے درد

جل رہا ہوں کل نہیں پڑتی کسی پہلو مجھے  
 ہاں ڈیور سے مجھے آب گنگا تو مجھے  
 سر زمین اپنی قیامت کی نفاق اپنگزیر ہے  
 وصل کیا یاں تو اک قرب فراق آمیز ہے  
 بلے سکر زنگ کے یہ نا استنائی ہے غضب  
 ایک ہی خمن کے انوں پیں میدائی ہے غضب  
 جس کے چھوٹوں میں اخوت کی ہوا آئی نہیں  
 اس جپن میں کوئی اطف نغمہ پیرائی نہیں  
 لذتِ قربِ حقیقی پر مشا جاتا ہوں میں  
 احتلاطِ موجودہ وسائل سے گھیرا تا ہوں میں

پڑھنے کیلئے شاعر مُحْمَّز بیان  
ہونہ تو من ہی تو اس دانے کی ہستی پھر کہاں  
خُون ہو کیا خود نما جب کوئی مالک ابھی نہ ہو  
شمع کو جلتے سے کیا مطلب جو محفل ہی نہ ہو  
ذوق گویا نی خوشی سے پر لتا کیوں نہیں  
میرے آئینہ سے یہ جو ہر نکلتا کیوں نہیں  
کب زبان کھوئی ہماری لذت لفڑا نے  
پھونک ڈالا جب چمن کو آتش پیکارنے

## تصویر درد

ہنس بہت کش تاب شنیدن دا ستان میری  
خوشی لفٹگو ہئے زیان ہے زبان میری  
یہ دستور زبان بندی ہے کیا تیری محفل میں ہے  
اٹھائے کچھ درد لائتے کچھ تکس نے کچھ گھلنے  
اوی قمریوں نے طبیعوں نے عندیعوں نے  
پنک اشمع اک نسون کے پروانے کی آنکھوں سے  
اپنی ابیعہ متر اکیہے ہہاں دیشا میں رہنے کا ہے  
جیافت جاوداں میری نہ مرگ ناگہاں میری  
مرادونا ہنسیں دو ناہتے یہ سارے گھلتاں کا  
وہ گھل ہوں ہیں خزان ہر گھل کی ہے گویا خزان میری  
دریں حسرت سراغ بیت اونوں جرس دارم  
ز فیض دل پسیدن باغروشیں بے نفس دارم

خونتی روتی ہے جس کو میں وہ محروم مرتست ہوں  
میں حرفِ زیرِ لبِ شرمندہ گوشی سے اعانت ہوں  
سکندر ہوں کہ آئینہ ہوں یا گردگرد و دلت ہوں  
سر اپا نور ہو جس کی حقیقت ہیں وہ علمت ہوں  
کسی کو کیا خیر ہے میں کہاں ہوں کس کی دولت ہوں  
میں وہ چھوٹی کسی دنیا ہوں کہ آپ اپنی ونایت ہوں  
میں اس بیخانہ میتی میں ہر شے کی حقیقت ہوں

مجھے رازِ دو عالم دل کا آئینہ دکھاتا ہے  
وہی کہتا ہوں جو کچھ سامنے آشکوں کے آتھے

کہ یامِ عرش کے طامر میں میرے ہزار باؤں میں  
میرا آئینہ دل ہے قضل کے رازِ دناؤں میں  
کہ عبرت خیز ہے تیرافانہ سب فناوں میں  
لکھاں لکب ازال نے مجھ کو تیرے نو خداووں میں  
تیری قشت ہے رزم آرائیاں ہیں باعثاںوں میں  
عندلی بیان کے غافل تھیں آشیاںوں میں  
وظیفہ جان کو پڑھتے ہیں طامر پستانوں میں  
تیری بربادیوں کے مشورے ہیں آسمانوں میں

پیاپی دہر میں نا آشنا کے بنوں عشرت ہوں  
میری بگڑی اہمی تقدیر کو روتی ہے گویا نہ  
پیشان ہوں میں مشت خاکِ لیکن کچھ تہیں کھلتا  
یہ سب کچھ ہے مگر میتی میری تقدیر ہے قدرت کا  
خزینہ ہوں اچھا پایا مجھ کو مشت خاکِ صحرانے  
نظرِ میری نہیں محتون میر عرصہ میتی  
نہ ہمیا ہوں نہ ساقی ہوں نہ میتی ہوں نہ پیمانہ

عطا ایسا بیاں مجھ کو ہو انگریں بیانوں میں  
اثریہ بھی ہے اک میرے جنونِ فتنہ سامان کا  
رلا تاہے تر انتظارہ اے ہندوستانِ انجھوں کو  
دیارِ دنامیجھے ایسا کہ سب کچھ دے دیا گو یا  
شانِ بیگِ گل تکہ بھی نہ چھوڑاں باغِ ملکہیں!  
چھپھا کر آتیں میں بھلی ل رکھی ہے گردوں نے  
من لے غافلِ حصلہ میری ایسی چیز ہے جس کو  
وہن کی فکر نہاداںِ بصیرت آنے والی ہے

ذمہ دیکھنا کو تجویز کیا ہے جو رہنمائی داتا نوں میں  
زین پر تو ہو اور تیری صد اڑو آسمانوں میں  
نہ بھوکے تو منشِ چاؤ گے لے ہن درتاں والو

دھما کیا ہے بھلا عہد کہن کی داتا نوں میں  
یہ خاتمی کہاں تک؟ لذتِ فریاد پیدا کرنا  
تمہاری داتاں تک بھی نہ ہو گی داتا نوں میں

بھا ائین قدرت ہے یہی سلوبِ فطرت ہے

جو ہے لاءِ علی میں گامز ان محبوبِ فطرت ہے

ہویدا تعالیٰ اپنے زغم پہنائی کر کے چھوڑوں گا  
جلائی کا ہے مجھے شمع دل کو سوز پہنائی سے  
مکون چھوٹوں کی صورتِ ہمیں دل درد آشنا پیدا  
پر دنایک پریمیں اس ان بھوے دانوں کو  
مجھے لئے ہمیشیں ارہنے دے شغلِ سینہ کا دی ہیں  
دکھاوں گا جہاں کو جو میری آنکھوں نے دیکھا ہے

جو ہے پر دوں میں پہنائی پشم بنا دیکھ لیتی ہے

زمانہ کی طبیعت کا تعالیٰ فنا دیکھ لیتی ہے

کیا رفتہ کی دنست سے نہ دل کو آشنا تو نے  
رہا دل پر شعلی مگر اپنی نگاہوں کو  
ذکر تارہاں کو حسیوں کی اداویں پر  
تعجب چھوڑتا دال ہے کے آئینہ خلنے میں

سیند آس اگرہ میں باندھ رکھی ہے صد اتو نے  
کف آئینہ پر باندھی ہے اذنا داں اپنا تو نے  
خوبی ہے سلار قرآن کو جلیسا پر کر دیا تو نے ا  
بنایا ہے بت پندار کو اپنا خدا تو نے  
ارے غافل اجلائق تھا مقتید کر دیا تو نے  
لزیں میں تو نے یوسف کو جو دیکھا بھی تو کیا بھی  
ہوں یا لائے میر ہے جو مجھے زیگیں بیانی کی  
لیجھت بھی تری صورت ہے الگ فساد خوانی کی

جو تر پیتا ہے پر دانے کو رلوتا ہے شیشم کو  
بنایا ہے کہی نے کچھ سمجھ کر عیشم آدم کو  
نظر آئی تھے کچھ اپنی حقیقت جام سے جنم کو  
یہ وہ پھیل ہے کہ جنت سے نکلا تا ہے آدم کو  
یہ رفت کی تھا ہے کر لے اٹھ ہے شیشم کو  
تیز زخمی کیا کر لیتے ہیں پیدا اپنی مرہم کو  
مجنت کے شر سے دل سرا پا انور ہوتا ہے  
ذرا سے بیچ سے پیدا ریا میں طور ہوتا ہے

علانیج زخم ہے آن ادا حسان ر فور ہت  
شکست رنگ سے سکھا ہے یعنی جنکے گورہ میا  
حجلوت حشم شام کی ہے ہر دم با وضو رہتا

مرا پانالہ بسید اد سوزِ زندگی ہو جبا!  
سفائے دل کو کیا آراش رنگ تعلق سے  
زمیں کیا آسمان بھی تیری کمی پر رہتا ہے  
زبان سے گر کیا توحید کا دعویٰ تو کیا عالی!  
لزیں میں تو نے یوسف کو جو دیکھا بھی تو کیا بھی

دکھا وہ عالم سوزا پی حیشم پر نہ کو  
زانظر ارہ ہی اے ایوالہوں امتعض بخیل سکا  
اگر دیکھا بھی اس نے سارے عالم کو تو کیا دیکھا  
شجر ہے فرقہ آرائی تحصب ہے تم راس کا  
نہ آئھا خدیہ خور شید سے اکہ برگ کھل بکھی  
پھر آدئے نہیں مجرم حافت فکر دمائل میں

بندیں کیا مجھوں اس اخ گل پر آشیان اپنا  
 جو تو بیکھے تو آزادی کا ہے پو شیدہ محبت میں  
 یہ اشتفنا کرے پانی میں مگول اکھتیا ہے ساغر کو  
 نہ لہا اپنے سے پر دا اسی یہ خیر یہ تیری  
 خرابی رہ دی پر در ہے محبت نو خ انسان کی  
 محبت ہی سے یا نبی سے شفایہ کا رقوموں نے  
 کیا ہے اپنے بخت خفتہ کو بیدار قوموں نے  
 سایا ان محبت دشت غربت بھی وطن بھی ہے  
 محبت ہی وہ نزل ہے کہ نزل عیسیٰ ہے صحراء عیسیٰ  
 مرض نہیں سب اکوئی ہے لیکن مرض ایسا  
 جلانا دل کا ہے گویا سرایا نور ہو جاتا  
 وہی اک حسن ہے لیکن نظر آتا ہے ہر شو میں  
 اب اڑا ہے تیر نلت و آئین نے قوموں کو  
 سکوت آموز طول داستان درد ہے ورنہ  
 نمیگر دید کو تہ رکشہ معنی رہا کر دم  
 حکایت بودیے پایاں بخالوشی ادا کرم

## ترانہ ہندی

ہم بیلیں ہیں اس کی یہ گلستان ہمارا  
 بمحروم ہیں ہمیں بھی دل ہو جہاں ہمارا  
 وہ نتھی ہمارا وہ پاساں ہمارا  
 گلشن ہے جن کے دم سے رشکِ خان ہمارا  
 آڑاتر سے کسارے جب کارواں ہسلا  
 ہندی ہیں ہم وطن ہے ہندوستان ہمارا  
 اب تک مگر ہے باقی نام و نشان ہمارا  
 صدیوں رہا ہے دشمن در زماں ہمارا

اقبال اکوئی محروم اپنا نہیں جہاں میں  
 معلوم کیا کسی کو درد نہال ہمارا

سلیے جہاں) سے اچھا نہ دستاں ہمارا  
 غربت میں ہوں اگر ہم رہتے ہے دل وطن میں  
 پرست وہ سب سے اوپنچا ہسایہ آسمان کا  
 گدی میں کھلتی ہیں اس کی بزرگوں ندیاں  
 لے آپ رہ دگکا دہ دن میں یاد تجھ کو  
 نہیں نہیں سکھتا آپس میں بیر رکنا  
 پوناں دم صور و ماسبِ مشگنے جہاں سے  
 کچھ بات ہے کہستی مٹتی نہیں ہماری

## ہندوستانی بچوں کا قومی گیت ہے

چشمی نے جس زمین میں پیغامِ حق سنتا یا  
تاتاریوں نے جس کو اپنا وطن بنایا  
میرا وطنِ دہی ہے میرا وطنِ دہی ہے  
یونانیوں کو جس نے حیران کر دیا تھا

سارے چہاں کو جس نے علم و ہنر دیا تھا  
ترکوں کا اثر دیا تھا  
میرا وطنِ دہی ہے میرا وطنِ دہی ہے

پوئی تھے جو تارے فارس کے آسمان سے  
وہ دست کیے سکی تھی دنیلے جس مکان سے  
میرا وطنِ دہی ہے میرا وطنِ دہی ہے

بندے کھلیم جس کے پریت چہاں کے سینا  
لغت ہے جسی زمین کی یامِ نلک کا زینا  
میرا وطنِ دہی ہے میرا وطنِ دہی ہے

## نیا شوالہ

پچھے کہوں اے یہ ہمنگ تو براہ مانے  
پیرے صنم کہوں کے بہت ہو گئے پرانے

پول سے بیرکت اونے بتوں سے سکھا جنگ و جدل سکھا یا داعظ کو محی خدا نے  
تلک سکے میں نے آفر دیر و حرم کو مچوڑا داعظ کا دعطا مچوڑا مچوڑے تو سفر کے  
پتھر کی مورتوں میں سمجھا ہے تو خدا ہے  
خاک دلن کا مجھ کو ہر ذرہ دیوتا ہے

آخریت کے پردے اک یار مچھر اہادیں بیچھوڑوں کو بچھر طا دیں نقش دوئی مسادیں  
سنی پڑی ہوئی ہے ہوتے سے دل کی بستی ۳ اک نیا شوالہ اس دیں میں بن دیں  
دنیا کے تیرتوں سے اونچا ہرا پنا تیر تھہ دامن آسمان سے اس کا تکس طا دیں  
ہر صبح اٹھ کے گائیں منڑ دیسٹھے میسٹھے سارے بچاریوں کو منٹھے پریت کی بیلا دیں  
بھلکی یعنی شنی تھی بھلکتوں کے گیت میں ہے  
دھری کے بایسیوں کی مکتی پریت میں ہے

## شَعْلَعْ أَمِيد

سونج نے دیا اپنی شعاعوں کو یہ پیغام دنیا ہے عجب چیز کبھی صبح کبھی شام  
ملت سے تم آوارہ ہو پہنچائے فضا میں بڑھتی ہی پلی جاتی ہے بے ہری ایسا م

نے رہتی کے درد بی پہنچنے میں ہے راحت  
پھر میرے بخی کدھ دل میں سما جاؤ چھر ڈی چنستان دیا یاں درد یام

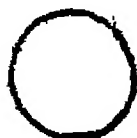
(۲)

آفاق کے ہر گوشہ سے انتہی میں شعیں  
پچھڑے ہوئے خوارشید سے ہوتی ہیں ہم کا نوش  
اک سور ہے مغرب میں اچالا نہیں جکن  
افریق میشینوں کے دھوپیں سچے ہے بیہوں  
مشرق نہیں گو لذتِ نثارہ سے محروم  
لیکن صفتِ عالم لاہوت ہے ہماوش  
پھر ہم کو اسی سیہ روشن میں چھپا لے  
اے چہر جان تاب نہ کر ہم کو فراوش

(۳)

اک شوخ کون اشrix مثالِ تلگہ حور آرام سے فارغ صفت جو ہر سماں  
یوں لکے مجھے رخصتِ توزیر عطا ہو  
چھوڑ دل گی نہ میں ہند کی تاریک فنا کو  
جب تک نہ ایھیں خواب سے مردان گرال خواب  
خاور کی امید دل کا یہی خاک ہے مرکز  
چشم مدد پر دیں ہے اکی خاک سے روشن  
اس خاک سے اٹھے ہیں وہ غواص میانی  
جن کئے ہر کھر پر اشوب ہے پایا ب

جس سارے کے نغمے  
 سچے حرب اور تھی دلوں میں  
 معقل کا وہی ساز ہے بیگانہ مغارب  
 بت خلائق کے دروازہ پر سونا ہے بہمن  
 تقدیر کی کو رفتا ہے مسلمان ہے محراب  
 مشرق سے ہو پیغام نہ مغرب سے خدا کے  
 فطرت کا اشارہ ہے کہ ہر شب کو سحر کے



# کتابیات

| شانہ | نام کتاب                        | شاملہ                                                   | مکتبہ اشاعت                          | سال اشاعت |
|------|---------------------------------|---------------------------------------------------------|--------------------------------------|-----------|
| ۱    | فکر اقبال                       | خلیفہ عبدالحکیم                                         | اسرار کربلی پریس اللہ آباد           | ۱۹۶۶      |
| ۲    | تلخستان ادب                     | (اقبال نمبر)                                            | ماہ تکریرو اکتوبر                    | ۱۹۳۲      |
| ۳    | تیرنگ خیال                      | (اقبال نمبر)                                            | کوہ تور پرنسنگ پریس دہلی             | ۱۹۷۶      |
| ۴    | روح اقبال                       | یوسف حسین خاں                                           | مولانا عبداللام ندوی                 | ۱۹۵۲      |
| ۵    | اقبال کامل                      | اقبال جامعہ کے گوپی چند نازنگ مصنفین کی نظر میں (مرتبہ) | جال پرنسنگ پریس دہلی                 | ۱۹۷۷      |
| ۶    | اقبال ایک تجزیاتی سید معراج نیر | جے کے آفٹ پریس                                          | جامعہ مسجد دہلی ۶                    | ۱۹۷۷      |
| ۷    | مطلاعہ                          | ذکر فاعل المحن                                          | تلقید اقبال اور جال پرنسنگ پریس دہلی | ۱۹۷۶      |
| ۸    | عصر سے مفہامیں                  | حمساز حسن                                               | اقبال اور فاعل المحن                 | ۱۹۷۶      |

۱۰۔ ہندی ادب کی ڈاکٹر محمد حسن

تاریخ

۱۱۔ سب رس (اقبال نمبر)

۱۲۔ ڈاکٹر فیض علی سلطانہ BHAKTI CULT

AND URDU

POETS

۱۳۔ اقبال اور اس کا یورپی جگن ناگہ آزاد ۱۹۷۲ء

JOHY A CLASSICAL ۱۴

DOENSON DICTIONARY

OF HINDU

MYTHOLOGY

AND RELIGION

۱۵۔ نقش اقبال مولوی گس تیرنڈا ۱۹۷۲ء

۱۶۔ اقبال نئی تکیل غزیر احمد ۱۹۸۰ء

۱۷۔ تعلیمات اقبال دیام یوسف خاں یغم حشمت ۱۹۷۷ء

حریت

۱۸۔ جو پر اقبال بید محمد حسین

امیر کنیتی پرنس ال آباد

سکرپٹس کی پرنس درہی  
ہندوستانی پرنس درہی

| ۱۹   | ترنی پسندادب        | سردار الحضری           |
|------|---------------------|------------------------|
| ۲۰   | دیباچہ باتگ درا     | شیخ عبدالقدار          |
| ۲۱   | تصورات اقبال        | مولانا صالح الدین احمد |
| ۲۲   | اقبال شاعر اور فرقی | ید فقار عظیم           |
| ۲۳   | عفان اقبال          | ڈاکٹر لو سفہ بہرمن     |
| ۲۴   | مادر ہند اور اقبال  | ڈاکٹر علام غرچاہی      |
| ۲۵   | مصنون براۓ روزنامہ  |                        |
| مصنف | پرتو اقبال          | رشید ناز کی حمہ حن حن  |
| ۲۶   |                     | (دم تیری)              |
| ۲۷   | اسلام کا ہندوستانی  | ڈاکٹر تاریخ چنڈ        |
| ۲۸   | تہذیب پر اثر        |                        |
| ۲۹   |                     |                        |
| ۳۰   |                     |                        |
| ۳۱   |                     |                        |
| ۳۲   |                     |                        |
| ۳۳   |                     |                        |
| ۳۴   |                     |                        |
| ۳۵   |                     |                        |
| ۳۶   |                     |                        |
| ۳۷   |                     |                        |
| ۳۸   |                     |                        |
| ۳۹   |                     |                        |
| ۴۰   |                     |                        |
| ۴۱   |                     |                        |
| ۴۲   |                     |                        |
| ۴۳   |                     |                        |
| ۴۴   |                     |                        |
| ۴۵   |                     |                        |
| ۴۶   |                     |                        |
| ۴۷   |                     |                        |
| ۴۸   |                     |                        |
| ۴۹   |                     |                        |
| ۵۰   |                     |                        |
| ۵۱   |                     |                        |
| ۵۲   |                     |                        |
| ۵۳   |                     |                        |
| ۵۴   |                     |                        |
| ۵۵   |                     |                        |
| ۵۶   |                     |                        |
| ۵۷   |                     |                        |
| ۵۸   |                     |                        |
| ۵۹   |                     |                        |
| ۶۰   |                     |                        |
| ۶۱   |                     |                        |
| ۶۲   |                     |                        |
| ۶۳   |                     |                        |
| ۶۴   |                     |                        |
| ۶۵   |                     |                        |
| ۶۶   |                     |                        |
| ۶۷   |                     |                        |
| ۶۸   |                     |                        |
| ۶۹   |                     |                        |
| ۷۰   |                     |                        |
| ۷۱   |                     |                        |
| ۷۲   |                     |                        |
| ۷۳   |                     |                        |
| ۷۴   |                     |                        |
| ۷۵   |                     |                        |
| ۷۶   |                     |                        |
| ۷۷   |                     |                        |
| ۷۸   |                     |                        |
| ۷۹   |                     |                        |
| ۸۰   |                     |                        |
| ۸۱   |                     |                        |
| ۸۲   |                     |                        |
| ۸۳   |                     |                        |
| ۸۴   |                     |                        |
| ۸۵   |                     |                        |
| ۸۶   |                     |                        |
| ۸۷   |                     |                        |
| ۸۸   |                     |                        |
| ۸۹   |                     |                        |
| ۹۰   |                     |                        |
| ۹۱   |                     |                        |
| ۹۲   |                     |                        |
| ۹۳   |                     |                        |
| ۹۴   |                     |                        |
| ۹۵   |                     |                        |
| ۹۶   |                     |                        |
| ۹۷   |                     |                        |
| ۹۸   |                     |                        |
| ۹۹   |                     |                        |
| ۱۰۰  |                     |                        |
| ۱۰۱  |                     |                        |
| ۱۰۲  |                     |                        |
| ۱۰۳  |                     |                        |
| ۱۰۴  |                     |                        |
| ۱۰۵  |                     |                        |
| ۱۰۶  |                     |                        |
| ۱۰۷  |                     |                        |
| ۱۰۸  |                     |                        |
| ۱۰۹  |                     |                        |
| ۱۱۰  |                     |                        |
| ۱۱۱  |                     |                        |
| ۱۱۲  |                     |                        |
| ۱۱۳  |                     |                        |
| ۱۱۴  |                     |                        |
| ۱۱۵  |                     |                        |
| ۱۱۶  |                     |                        |
| ۱۱۷  |                     |                        |
| ۱۱۸  |                     |                        |
| ۱۱۹  |                     |                        |
| ۱۲۰  |                     |                        |
| ۱۲۱  |                     |                        |
| ۱۲۲  |                     |                        |
| ۱۲۳  |                     |                        |
| ۱۲۴  |                     |                        |
| ۱۲۵  |                     |                        |
| ۱۲۶  |                     |                        |
| ۱۲۷  |                     |                        |
| ۱۲۸  |                     |                        |
| ۱۲۹  |                     |                        |
| ۱۳۰  |                     |                        |
| ۱۳۱  |                     |                        |
| ۱۳۲  |                     |                        |
| ۱۳۳  |                     |                        |
| ۱۳۴  |                     |                        |
| ۱۳۵  |                     |                        |
| ۱۳۶  |                     |                        |
| ۱۳۷  |                     |                        |
| ۱۳۸  |                     |                        |
| ۱۳۹  |                     |                        |
| ۱۴۰  |                     |                        |
| ۱۴۱  |                     |                        |
| ۱۴۲  |                     |                        |
| ۱۴۳  |                     |                        |
| ۱۴۴  |                     |                        |
| ۱۴۵  |                     |                        |
| ۱۴۶  |                     |                        |
| ۱۴۷  |                     |                        |
| ۱۴۸  |                     |                        |
| ۱۴۹  |                     |                        |
| ۱۵۰  |                     |                        |
| ۱۵۱  |                     |                        |
| ۱۵۲  |                     |                        |
| ۱۵۳  |                     |                        |
| ۱۵۴  |                     |                        |
| ۱۵۵  |                     |                        |